

# د پوهنې وزارت د ښوونکو د روزنې لوی رياست

# عقاید شریف-۱

مؤلف: پوهاند محمد ابراهيم ابراهيمي

كال: ١٣٩١ هـ. لمريز

### 💉 د کتاب ځانگړنې

د کتاب نوم: عقاید شریف- ۱

مؤلف: پوهاند محمد ابراهیم ابراهیمی

ژباړونکي: پوهنمل عبدالرازق وردګ

كمپوز: عبيد الله شريفي او محمد صديق صميم

**ډ**يزاين: روح الله شفيق، عصمت الله عمرزوی او عبيد الله شريفي

شمېر: 20,000 ټو که

د چاپ کال: ۱۳۹۱ ه. لمريز

چاپ خونه: د هند د رېپرو مطبعه (Repro India Ltd.)

### 🔌 د درسی نصاب او انکشاف کمېټه:

سوسن وردی، پوهاند دکتور سید قیوم شاه باور، ښووندوی عبدالخلیل فضلي، ښووندوی صدرالدین اشرفي، ښوونیار عبدالحق رحمتي، ښوونمل عبدالودود شریف، ښووندوی محمد حسین محسني او ښووندوی شاه غاسي زرمتي

د امتياز خاوند: د پوهني وزارت

©Copyright reserved by MoE

د چاپولو حق د امتياز خاوند لپاره خوندي دی

#### د دې کتاب پلورل او پېرودل منعه دي

د يونسف (UNICEF) او ن□يوال بانك BANK) قالم

په مالي او تخنیکی مرسته



د كتاب مطالعه، د انسان شخصيت بشپ□وى. ساتنه ى□ د مطالعه كوونكى د لو□ فرهن□

### د پوهنې د وزير پيغام

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدالله و كفى و سلام على عباده الذين اصطفى و بعد:

له شک پرته چې پوهنه د ايمان لار او د پرمختګ، تمدن او انساني کمال مدارجو ته د رسيدو يوازينۍ وسيله ده.

په تېر او اوسني عصر کې ټول بشري تمدنونه او پرمختياوې د ژوند په پراخه ډګر کې د هغه نهضت او پوهنيزو نوښتونو پايله ده چې ښوونکو او پوهانو د خپل ارزښتمن ژوند په بيه ترلاسه کړي او د هغو په مرسته يې د اختراعاتو او علمي موندنو لاره د بشر پر مخ پرانيستي ده.

د تاریخي حقایقو له مخې بشري تجربې او علوم له یوه نسل څخه بل ته لیږدول کیږي او د هغو له برکته هره ورځ د نړۍ په کچه په بیلابیلو برخو کې حیرانوونکي اختراعات او نوښتونه رامنځته کیږي، چې د انتقال دغه ګړندی بهیر او ټول پوهنیز بدلونونه بیا د ښوونکي په وسیله ترسره کیږي؛ ښوونکی په حقیقت کې د بشري تمدن بنسټګر، مخکښ او په نړۍ کې د لوړ انساني تربیت، پرمختګ او مدنیت د کاروان لارښوود او بل څراغ بلل کیږي، ځکه خو د اسلام ستر پیغمبر حضرت محمد د ښوونکي همدغه لوړ موقف او دروند ټولنیز دریځ ته په پام سره خپل ځان ښوونکی بللی او فرمایلي یې دي (انما بعثت معلماً) یعنې له شک پرته زه د ښوونکي په توګه رالیول شوی یم.

د ښوونکي دغه ارزښتناک مقام ته په درناوي سره، د هغه د معيشتي وضعيت ښه کول او د هغه علمي ظرفيت لوړول، د معارف د پراختيا په لاره کې له جدي اړتياوو څخه شميرل کيږي او د پوهنې وزارت له هغو بنسټيزو لومړيتوبونو څخه دي چې د خپل مسؤليت له مخې يې په بشپړ قاطعيت او جديت سره تعقيبوي.

د افغانستان د اسلامي جمهوريت د پوهنې وزارت د خپل اسلامي او ملي رسالت په درک کولو سره د هېواد د اساسي قانون د احکامو او د معارف د پراختيايي تګلارې په رڼا کې هڅه کوي څو د هېواد د پوهنې نظام د ودې او هراړخيزې پراختيا په موخه بنسټيزې او اغيزمنې چارې ترسره کړي.

د ښوونکي روزنې، ښوونيز نصاب او مصؤن تعليمي چاپېريال د چمتو کولو په دريو مهمو برخو کې د پوهنې بيارغونه چې په خپل وار سره د ښوونځيو او نورو ښوونيزو بنسټونو ټولو مادي اړتياوو ته ځواب وايي او همدارنګه په معنوي لحاظ د علمپالو، وطن دوستو او مسلمانو انسانانو په توګه د زده کوونکو د شخصيت د متوازنې ودې لپاره د معنوي او سالمې علمي فضا په رامنځته کولو کې کارنده ونډه اخلي، چې د پوهنې وزارت په لومړيتوبونو کې ځای لري.

د لوی خدای په مرسته، د دوستو هېوادونو په مالي همکارۍ، د افغانستان د پوهنپال ملت په هڅو او ملاتړ او د پوهنې وزارت د با احساسه کارکوونکو او درنو ښوونکو د بې دریغه سرښندنو په مټ د پوهنې په ټولو برخو کې داسې کوټلي ګامونه اخیستل شوي دي چې له برکته یې د هېواد په تاریخ کې د پوهنې بهیر بې ساري پرمختګ کړی دی.

د پوهنې وزارت هڅه کوي څو د ښوونکي روزنې مؤسساتو ته له کمي او کیفي اړخه بهبود وبښي چې لله الحمد د عمومي، اسلامي، تخنیکي او مسلکي زده کړو او لیک لوست زده کړې تر څنګ د دارالمعلمینونو لپاره د نوي نصاب چمتو کول او د هغو لپاره د نویو درسي کتابونو تألیف په دې برخه کې یوه څرګنده ارزښتمنه لاسته راوړنه ده.

د دارالمعلمينونو نوى تعليمي نصاب چې زموږ د ټولنې اړتياوو ته په پام او د معاصرې پيداګوژۍ له معيارونو، اصولو او نويو لارو چارو څخه په ګټې اخيستنې سره چمتو شوى دى، ان شاء الله چې زموږ د هېواد د ځوانو ښوونکو علمي اړتياوې به پوره او پوهنيزو غوښتنو ته به يې ځواب ووايي.

له ټولو هغو درنو پوهانو او قدر وړ استادانو څخه د زړه له کومي مننه کوم چې د دارالمعلمينونو د نوي نصاب په چمتو کولو کې يې د مفرداتو او يا هم د تأليف، تصحيح او بياکتنې په برخو کې کارنده ونډه اخيستې ده.

د دارالمعلمينونو د نوي نصاب د تطبيق په لاره کې ټولو درنو، با احساسه او زيار کښو استادانو ته د عليم او خبير ذات له درباره د لازياتو برياوو هيله کوم څو د دغسې نويو پوهنيزو کړنلارو په پلي کولو سره د افغانستان د پوهنې نظام لاهم ځواکمن او د علمي او ټکنالوژيکي پرمختګونو د سيالۍ په دغه پراخ ډګر کې د نورو هېوادونو د سيالۍ جوګه شي.

والله ولی التوفیق فاروق وردګ د پوهني وزیر

# مخكنۍ خبرې

### بسم الله الرحمن الرحيم

ښوونه او روزنه د يوې ټولنې د پرمختګ اساسي برخه ده. چې د وخت د غوښتنې او د هر هېواد ملی او نریوالو شرایطو سره سم باید په هغه هېواد کی وده او پرمختیا ورکړل شي. دې واقعیت ته په پام کې نیولو سره اړتیا لیدل کېږي چې د هېواد د ښوونې او روزنې په سيستم کې هم بنسټيز او بنيادي بدلون رامنځ ته شي. له دې کبله په نصاب کې د بدلون او انکشاف نه پرته د تغییر او ودې امکان نه لیدل کېږي. ځکه نو ښوونيز نصاب د اسلامي لوړو ارزښتونو په اساس او د معاصرو علومو او فنونو پرمختګ ته په پاملرني د ځانګړي لومړيتوبونو څخه بايد برخمن وي. د يادولو وړ ده چې د ښوونکو د روزني ښوونيز نصاب له ډېرې مودې راپدې خوا په يو ډول و. او د خپلو مخکینیو ارزښتونو په چوکاټ کې هغه خوځښت چې د معاصرو علومو د ودې سره يو ځائ وي د پام وړ تجربې يې لږ ازمويلي. له بلې خوا په هېواد کې د ټولنيزو او اقتصادی ناخوالو لکه: بې وزلي، ناپوهي، بېسوادي له امله زموږ، هېواد د معاصرې نړۍ له پر مختللي کاروانه وروسته پاتې شوی، نو د معاصرې نړۍ د علم او تخنیک د پرمختګ د اوسنیو شرایطو په پایله کې چې کوم بدلونونه د بشري ټولنې په بیلابیلو اړخونو کې رامنځته شوي، زمور د هېواد لپاره هم د وروسته پاتي والي څخه د خلاصون او پرمختګ په لور يون يو ښکاره او مبرم ضرورت ښکاري. د غسي لوړ انساني آرمان او هدف ته رسېدل بې د ښوونې او روزنې له بدلون او د نوي معارف او پوهنې له جوړولو پرته چې بنسټيز اړخ يې د ماهرو تخصصي او مسلکي ښوونکو روزل دي، ناشوني كاردى.

د همدې موخې پر بنسټ څوکاله مخکې د پوهنې وزارت د پرېکړې په اساس د وزارت د ښوونکو د روزنې په برخه کې لوی مشاوریت وپتیله چې د ښوونکو د

روزنې لپاره د نوی نصاب جوړول پیل کړي دا کار یې د کابل پوهنتون، د ښوونې او روزنې پوهنتون او دعلومو اکاډمي د یو شمېر ښاغلو استادانو په مرسته د ورکشاپونو په دایرولو او د ځینو پرمختللیو هېوادونو د ښوونې او روزنې له سیستم نه په ګټه اخیستلو سره و کړای شول چې د خپل هېواد د ځانګړو شرایطو سره سم د ښوونکو د روزنو د موسساتو لپاره نوی تعلیمي نصاب جوړ او په بېلا بېلو رشتو کې د نویو درسی کتابونو لیکلو بهیر پیل کړي.

د دغو نويو كتابونو له ليكلو څخه چې د دارالمعلمينونو د نوي تعليمي نصاب پر بنسټ ليكل شوي اصلي موخه او هدف دادى چى د محصلينو علمي او تخصصي سويه لوړه او په ملي او اسلامي روحيه وروزل شي، چې په راتلونكې كې د پوهو او اكاهو ښوونكو په څېر خپل ملي او وطني رسالت د راتلونكي نسل د ښوونې او روزنې په برخه كې په پوره ايماندارۍ او برياليتوب سره سرته ورسوي.

د يادولو وړ ده چې د ښوونكو د روزنې لوى رياست موخه يوازې د دارالمعلمينونو د نوي نصاب په چمتو كولو او د دغو نويو درسي كتابونو په ليكلو پاى ته نه رسيږي، بلكې د ښوونكو د روزنې د لوى رياست هدف دادى چې د دارالمعلمينونو د ښوونكو تخصصي سويه لوړه او تجربه يي دومره زياته شي چې له يوې خوا د لوړو زده كړو زمينه ورته برابره شي او له بلې خوا د علمي سيمينارونو، وركشاپونو او لكچرونو له لارې لازياته عملى تجربه ترلاسه كړي.

هیله لرم زموږ د دارالمعلمینونو ګران محصلین به وکولای شي د ښکارنده زده کړې له طریقې نه، له دغو درسي کتابونو څخه چې په لیکلوکې یې له معتبرو اخځلیکونو څخه استفاده شوې زیاته ثمربښوونکې ګټه ترلاسه کړي، څو د خپل هېواد راتلونکي نسل لپاره د یوه ښه عالی او مسلکي ښوونکي په توګه خپله علمي سویه لوړه کړي چې د راتلونکو سمبالونکو په خاطر د زیات او د ښه خدمت جوګه شي.

په پای کې په ځای ده چې د کابل پوهنتون، ښوونې او روزنې پوهنتون، علومو اکاډمی له هغه شمېر ښاغلو استادانو، دښوونکو دروزنې دلوی رياست ښاغلو علمي او مسلکي غړو، طباعتی کارکوونکو، په هېواد کې د ښوونکو د روزنې هغه شمېر ښاغلو استادانو، او د کتابونو د چاپولو د نصاب د بيا کتونکو دکميسيون ښاغلو غړو، بهرنيو موسساتو او اشخاصو څخه چې ددې کتابونو په چاپولو کې يې مالي مرسته کړې د زړه له کومي مننه و کړم او له لوی خدای څخ څخه هغوی ته لا زيات برياليتوبونه غواړم.

سوسن وردګ د ښوونکو د روزنې عمومی رئیسه اود پوهني وزارت د مقام ستره سلا کاره

| موضوع □ان□                                                     |
|----------------------------------------------------------------|
| عنوان مخگڼه                                                    |
| سريزه                                                          |
| لومړي څپرکي                                                    |
| <b>د عقایدو د علم مبادی</b>                                    |
| لومړی لوست: د عقایدو د علم تعریف، موضوع او غرض                 |
| د عقایدو تعریف.                                                |
| د عقایدو د علم موضوع.                                          |
| د عقایدو د علم غرض او هدف.                                     |
| ·                                                              |
| دوهم لوست: عقیدې او ایمان ته د انسان ضرورتونه                  |
| ۱ – په کائناتو کې د لويو حقايقو پيژندنې ته د انساني عقل ضرورت. |
| ٣ – عقيدې او ايمان ته د بشري فطرت اړتيا.                       |
| ٣- عقيدې او ايمان ته د انسان د نفس او روح دصحت او قوت اړتيا.   |
| ۴— اخلاقي انګیزو او ضوابطو ته <b>د</b> ټولنې اړتیا.            |
| "<br>۵− مرستی او پیوستون ته د ټولنې اړتیا.                     |
| دريم لوست: د ايمان د اركانو اجمالي معنيٰ                       |
| دوهم څپرکي                                                     |
| په اللهﷺ باندې ايمان                                           |
| لومړی لوست: د خدای تعالیٰ ﷺ په وجود باندې آیمان                |
| ١ – د الله تعالیٰ په وجود باندې د انساني فطرت دلالت.           |
| ۲ – د الله تعالیٰ په وجود باندې د کائناتو دلالت.               |

| دوهم لوست: د الله تعالیٰ ﷺ په وحدانیت باندې ایمان                          |
|----------------------------------------------------------------------------|
| دريم لوست: د توحيد حقيقت                                                   |
| ۱ – په خلقت کې د الله تعالیٰﷺ توحید او یووالی.                             |
| ۲ – په ملک کې د اللهﷺ توحید.                                               |
| ٣-په حکم، تشریع، قانون وضع کولو او په امر او نهی کې د الله تعالیٰ افراد او |
| يوازېوالى.                                                                 |
| ۴-په عبادت کې د الله تعالیٰﷺ إفراد او يووالی.                              |
| ۵- په نومونو، صفاتو او افعالو کې د الله تعالیﷺ وحدانیت.                    |
| دریم څپرکی                                                                 |
| د شرک اشکال، انواع او ضررونه                                               |
| لومړی لوست: شرک او د هغه اشکال                                             |
| د شرک تعریف.                                                               |
| د شر <i>ک ځيني</i> شکلونه.                                                 |
| دوهم لوست: د شرک ډولونه او اقسام                                           |
| لومړی: اکبر شرک.                                                           |
| دوهم: اصغر شرك.                                                            |
| د اکبر او اصغر شرک په منځ کې توپير.                                        |
| دريم لوست: د شرک ضررونه او مفاسد                                           |
| ۱ – شرک ډير لوي ظلم دی.                                                    |
| ۲ – شرک د خرافاتو او بیهوده شیانو مصدر دی.                                 |
| ۳- شرک د بيرې او وهم مصدر دی.                                              |
| ۴- شرک د انسانیت لپاره د ذلت او اهانت سبب دی.                              |

| معطلوي. | جو انب | مثبت | انسان | د | ک | شر | —, | ۲ |
|---------|--------|------|-------|---|---|----|----|---|
| . •     | - J·   | - •  | _     |   | _ | ,  |    | _ |

٦- د شرک اخروي پايلې.

# څلورم څپرکي

| تصنيف | صفاتو | د | د الله | او | اسماءالحسني |
|-------|-------|---|--------|----|-------------|
|-------|-------|---|--------|----|-------------|

| لومړی لوست: د اللهﷺ له وجود څخه د تعبير څرنګوالي |
|--------------------------------------------------|
| دوهم لوست: د الله تعالىٰ ﷺ اسماء الحسنى          |
| د اسماء الحسنى قرآني دلايل.                      |
| د اسماء الحسني په اړه نبوي احاديث.               |
| د الله تعالىٰ ﷺ د نومونو توقیفیوالی.             |
| د الله تعالىٰ ﷺ (٩٩) نومونه.                     |
| دريم لوست: د الله تعالیٰ ﷺ د صفاتو تصنیف         |
| څلورم لوست: د الله ﷺ پيژندنه.                    |
| پنځم څپرکی                                       |
| د الله ﷺ ثبوتي صفتونه                            |
| لومړى لوست: دالله ﷺ نفسي صفت                     |
| د عالم د حدوث برهان.                             |
| د دور او تسلسل د بطلان برهان.                    |
| د و جود برهان.                                   |
| غاياتي براهين.                                   |
| انفسي او انساني براهين.                          |
| قرآني براهين.                                    |

۲ - د ارادې صفت. ٣- د علم صفت. **۴** د حیات صفت. ۵-د کلام صفت. ٦- د سمع صفت. ٧- د بصر صفت. دريم لوست: د الله ﷺ فعلى صفات ...... 128 ...... د مذاهبو نظریی. د الله ﷺ د ذات په رابطه د صفاتو عينيت او غيريت. د سلفو او خلفو موقف. دامام ابن تيميه تأويل. پنځم لوست: الهي عدل ...... تكويني عدل. الهي عدل ته دالخميس اشاره. د الهي عدل په مورد کې د محمد بن ابي العزالحنفي شرحه. شپږم لوست: د شر شتون ..... 147 ..... د پنځو دلايلو بيان. د انسان ابتلاء او ازموینه. ذهنی فایدې.

١ - د قدرت صفت.

# شپږم څپرکی له ﷺ ته د ينځو نورو صفتونو ا

| - 4 | ** - |
|-----|------|
| ىدە | عه.  |
|     |      |

اصول دين يا د دين اصول.

ايمان.

فقه اكبر.

واجب، مستحیل او ممکن.

مأخذونه......

### سريزه

الحمد لله الواحد الأحد الفرد الصمد، الذي لم يلد و لم يولد ولم يكن له كفواً احد، المتوحد بجلال ذاته و كمال صفاته، المتقدس في نعوت الجبروت عن شوائب النقص و سماته، المنفرد بالايجاد و الاعدام، المتصف بصفات الكمال، المنزه عن صفات النقص، و عن كل صفة يكون بها في حقه اخلال، والصلاة والسلام على اشرف المرسلين و امام المتقين، و حامل لواء الحمد يوم الدين محمد عبدالله و رسوله الهادى الأمين، المؤيد بساطع حججه و واضح بيناته، و على رسل الله المصطفين المختارين، و على آله صلى الله عليه وسلم و اصحابه هداة طريق الحق و حماته، و تابعيهم باحسان الى يوم الدين.

څرنګه چې ټول پوهیږو چې افغانستان یو اسلامي هیواد دی او د افغان ټول ملت د اسلام د مقدس دین په معتقداتو کامل یقین او پوره باور لري د اسلامي عقایدو مضمون د هیواد د پوهنې د نصاب یو جزء دی او د مکاتبو او دیني مدرسو په مختلفو ټولګیو کې تدریس کېږي. د هیواد په دارالمعلمینونو کې د دیني علومو څانګه د نورو تحصیلي نهادونو ترڅنګ د هیواد د مکاتبو او دیني مدرسو لپاره د دیني علومو استادان د خدمت لپاره روزی.

نو ضروري ده چې د دې څانګي محصلین د نورو دیني مضمونونو تر څنګ د اسلامي عقایدو مضمون هم ولولي او زده یې کړي. له همدې وجهي نه دغه مضمون د دوو سمسترو لپاره ددې څانګي په درسي پروګرام کې شامل کړی شو او د خدای تعالیٰ په مرسته د لومړي سمستر درسي کتاب یې تحقیق او تألیف شو.

دغه کتاب یوازې د اسلامي عقایدو د الله الله الله او صفاتو او داسې نورو اړوندو مسئلو شرحې ته ځانګړی شوی، او د انبیاوو د بعثت او د ایمان د نورو رکنونو د موضوعاتو شرحه د بل ځانګړي کتاب په تر څ کې ترسره شوي ده.

ددې کتاب محتویات په اوو څپرکو کې ترتیب او ځای په ځای شوي دي چې په لومړي څپرکی کې د اسلامي عقایدو مبادی په دوهم څپرکی کې په الله تعالیٰ باندې ایمان او باور په دریم څپرکی کې د شرک اشکال، ډولونه او ضررونه، په څلورم څپرکی کې د الله تعالیٰ نومونه (اسماء الحسنی) او د هغه د صفاتو ویش په پنځم څپرکی کې د الله تعالیٰ پنځه نور څپرکی کې د الله تعالیٰ پنځه نور صفتونه په شپږم څپرکی کې د الله تعالیٰ پنځه نور صفتونه او په اووم څپرکی کې د خلقت او د الله تعالیٰ د عبادت هدف ترتیب او تنظیم شوي دی.

د کتاب د مطالبو په راټولولو او ترتیبولو کې کوښښ شوي ترڅو د معتبرو متنونو او د اسلامي عقایدو د لومړۍ درجې منابعو څخه استفاده وشی، د أئمه سلف او د اهل سنت او جماعت د علماوو د نظر مطابق بحث او تحلیل شي.

د دې کتاب د تکمیلولو په خاطر د ډیرو مراجعو څخه استفاده شوي ده تقریباً ټولې معتبری مراجع چې په اسلامي عقایدو کې په عربي یا ملي ژبو لیکل شوي او د هیواد په رسمي او یا شخصي کتابتونونوکې موجودي دي راټولي شوي او مراجعه ورته شوي ده وروسته له هغو څخه په مختلفو مواردوکې ترې استفاده شوي چې مفصل لست ئي د مآخذونو په لړلیک کې موجود دی.

دا کتاب په نوي درسي طریقه تحقیق او تألیف شوي او هر څپرکی یې متعدد لوستونه لري د لوست په لومړۍ برخه کې وروسته لدې چې د لوست عنوان معرفي شي د لوست د تدریس موخې (هدفونه) ذکر شوي او د لوست په وروستۍ برخه کې تمرینونه چې مختلف سوالونه لري ذکر شوي دي، همدارنګه د محترمو استادانو او ګرانو محصلانو پاملرنه صنفي فعالیت او عملي کار ته راجلب شوي ترڅو هغوی لدې طریقې نه د معتبرو مراجعو او اړونده درسي موادو څخه پوره استفاده و کړي.

له فرصت نه په استفادې سره لازمه بولم چې د محترم محمد صدیق صمیم او محترم عبیدالله شریفي نه تشکر و کړم چې له ما سره یې په ټایپ او ډیزاین کې زیاته مرسته کړي ده.

او همدارنګه د عمومي تعلیماتو د نصاب د غړي محترم مولوی صاحب عین النعیم له فرهنګي مرستې څخه مننه کوم.

او په آخر کې د محترمو استادانو او ګرانو مدرسینو څخه هیله کوم چې که د ټایبي غلطیو سره مواجه کېږي او یا د کتاب د مطالبو په تحلیل کې کوم مشکل وګورۍ په خپله دوی دې، مشکل حل او مرفوع کړي.



لومړي څپرکي د علم مبادي

# **لومړی لوست** د عقایدو د علم تعریف، موضوع او غرض

په دوو درسي ساعتونو کې دې تدریس شي.

### موخي:

- 1. محصلین باید: د علم لغوي او اصطلاحی تعریف و کرای شی.
  - 2. محصلين بايد: د علم له موضوع او غرض سره آشنا شي.
- 3. محصلين بايد: په نفسونو کې د عقيدې د تثبيت تمرين و کاندي.

مخکې له دې چې د عقايدو د علم اصلي موضوع ته ور داخل شو لازمه ده چې د هغه د تعريف، موضوع او غرض په هکله پوهه تر لاسه کړو، ځکه تر هغه پورې چې هغه تعريف نکړو ممکنه نه ده چې وپوهيږو چې مطلوب علم مو څه دی نو تعريف دی چې مونږ ته هر علم را معرفي کوي پرته له هغه امکان لري چې مونږ د يوه مجهول علم د ترلاسه کولو په غرض ځان مصروف کړو چې سليم عقل يې په بطلان باندې حکم کوي، او بل دا چې که د علم موضوع چې له څه نه بحث کوي و نه پيژنو، توپير او تفاوت يې د نورو علمونو څخه هم نه پيژنو، همدارنګه که د هغه غرض او هدف ځان ته معلوم نکړو او په هغه پيل و کړو نو کوښښ او هلې ځلې به مو بې فايدې وي چې بې هدفه کار د عاقلانو د قبول وړ ندی له همدې خاطره په لومړي سر کې د عقايدو د علم هدفه کار د عاقلانو د قبول وړ ندی له همدې خاطره په لومړي سر کې د عقايدو د علم په تعريف پيل کوو وروسته بيا په ترتيب سره د هغه موضوع او غرض ذکر کوو.

### د عقايدو تعريف:

### الف. لغوي تعريف:

عقاید د عقیدې جمع او د عَقَدَ له کلمې څخه اخیستل شوي کلمه ده، معناې تړل، غوټه کول، محکمول، عهد او پیمان ده. په دې اساس د عقیدې معنی عبارت له دې

څخه ده چې د انسان زړه له هغه سره داسې غوټه شي او ورسره پيوستون پيداکړي چې تغيېر يې متعذر وګرځي او دا چې مأخذ او مرجع يې تقليد يا وهم او يا عقل وي، توپير نلري. د لسان عرب په کتاب کې راغلي:

(عَقَدَ قلبه على الشئى لزمه) خپل زړه يې په يوه شي وتاړه يعنې ځان يې په هغه ملزم كړ. په مصباح كې راغلي: (اعتقدت كذا عقدت عليه القلب والضمير) يعنې په دغه شي معتقد شوم، يعنې زړه او ضمير مى په هغه وتاړه.

نو د عقیدې معنی عبارت له هغه څه نه دی چې انسان یې په زړه او ضمیر ساتنه کوي او یا هغه چې ورباندې عقیده لري او درأی او باور په معنی راغلي ده.

#### ب. اصطلاحي تعريف:

عقیده له ایمان څخه عبارت ده چې د واقعیت سره مطابقت ولري او په قاطع دلائلو او براهینو ثابت شوي وي.

د اسلامي عقايدو علم عبارت دی له هغه علم څخه چې له اسلامي معتقداتو نه بحث کوي، کوم چې الله تعالی او دهغه پيغمبر خلکو ته ور زده کړي او محمدي امت په هغه باندې اجماع کړی ده. د اعتقادي موضوعاتو په رابطه يې شکونه او شبهې مرفوع کړي، او صحيح او سالمه عقيده بيانوي.  $^1$ 

### د عقايدو د علم موضوع:

په خلاصه توګه ددې علم موضوع عبارت ده د الله تعالیٰ دوجود، وحدانیت، افعالو او صفاتو څخه، ملائکې، آسماني کتابونه، پیغمبران، د آخرت ورځ، د خیر او شر تقدیر او وروسته له مرګ څخه ژوندون.

مصطفی سعید الخن و محی الدین دیب مستو، العقیدة الاسلامیة، ارکانها، حقایقها، مفسداتها. دمشق: دارالکلم الطیب، ۱۴۲۷ق. ص: ۱۷ – ۱۸.

**لومړي څپرکي** د علم مبادي

#### د عقایدو د علم غرض او هدف:

- د سالمې عقیدې د تاسېس په ذریعه او د الله د کتاب او رسول الله د سنتو په تأیید د فطري ایمان و ده او استحکام، د الله تعالیٰ په وحدانیت عقیده لرل، د الله تعالیٰ د نومونو (اسماء الحسنی) او صفاتو پیژندنه.
- د ژوند په پیل کې د مسلمان ساتنه او حفاظت له انحرافي او خرافاتي مفکورو څخه، د بې علمه تقلید او د ځینې فیلسوفانو د باطلو نظریو د تهدید څخه د مسلمان ژغورنه.
- د الحادي او لاديني انحرافاتو په مقابل کې د اسلامي عقيدې نه په قاطع او منطقي دلايلو سره د علمي دفاع د قدرت ايجادول.
- د الله تعالیٰ او د هغه د رسول په خاطر د دوستۍ او صمیمیت په اساس د ټولنې د افرادو تربیه کول، د تفوق او خود خواهۍ له مفکورې څخه لیري والی، او په دینی اساساتو د افتخار د مفکورې استقرار.
- په الله تعالی باندې د ایمان د رکنونو توضیح او تشریح کول، په ملائکو، آسمانی کتابونو، رسولانو، د آخرت په ورځ، د خیر او شر په اندازه، ایمان درلودل، او د الله تعالی د رسولانو او انبیاوو سره د محبت ایجادول او د هغوی تکریم د مسلمانانو په زړونو کی.

لومړي څپرکي **د علم مبادي د علم مبادي** 

- د مؤ من لپاره د اطمئنان او سکون ایجادول، د تشویش او اضطراب څخه لیري والي.

- ايمان په دې چې د نړيوالو امورو اداره، مادی وي او که معنوي يوازې په الله قدير پورې تعلق لري او بس.
- د يوه مسلمان نسل ايجادول چې د قوي ايمان او ثابتې عقيدې درلودونکی وي، داسې نسل چې د دين او اسلامي علومو د نشرولو دنده په غاړه واخلي او د هر ډول سختو شرايطو، تهديدونو او فشارونو په مقابل کې مقاومت و کړي، هغسې چې مسلمانانو په لومړيو وختو کې د مشرکېنو په مقابل کې مقاومت کاوه د (احد احد) الفاظ يې په ژبه جارى ساتل، او هيڅ کله د خپلې عقيدې نه تير نشول.

# په زړونو کې د عقيدې تثبيت:

په خاصه تو ګه په نني عصر کې چې مادياتو پر اخلاقي او ديني ارزښتونو لوړتيا پيدا کړي، خود سري او طمع خپل اوج ته رسيدلی، د عقيدې ټغر ور ټوليږي، د هغې ځای ورځ په ورځ د دښمنانو فرهنګ نيسي، د صنعت د شوم او بد اثر له وجهې د خلکو عقيده کمزوري او ډير يې په ډول ډول رواني او عصبي ناروغيو مبتلا شوي دي.

له دې امله د عقایدو د مضمون تدریس د هغوی په زړونوکې د عقیدې تثبیت او تقویت کوي هغوی ته د زمانې په هر ډول مخاوفو او مصیبتونو باندې بری ورکوي، د حضرت محمد د مأثورو دعاګانو څخه یوه هم دغه دعا ده چې همیشه به ئي فرمایل (اللهم یا مقلب القلوب ثبت قلبې علی دینک) همدارنګه کېدای شي چې دغه هدف د نبوت د عصر د مسلمانانو د ژوند یو مثالونو له لارې لکه عمار، رباح، بلال حبشی او ربیع بن عامر، تحقق ومومي چې په هغوی باندې هیڅ ډول فشار، اثر وارد نکرای شو.

لومړي څپرکي د علم مبادي

### پوښتنې

- 1. د هر علم د تعریف، موضوع او د غرض پیژندنه څه فایده لري؟
  - 2. عقايد په لغت او اصطلاح کې تعريف کړئ؟
  - 3. د عقایدو علم د کومو موضوعاتو څخه بحث کوي؟
    - 4. د عقايدو د علم غرضونه كوم دي؟
  - 5. څنګه کېدای شي چې په زړونو کې عقیدې ته تقویت ورکړو؟

لومړي څپرکي د <mark>عقايدو د علم مبادي د عقايدو د علم مبادي</mark>

# **دوهم لوست** عقیدی او ایمان ته د انسان ضرورتونه

### موخي:

- 1. محصلين بايد بيان کړای شي چې د انسان عقل په کائناتو کې د لويو حقايقو پيژندنې ته ضرورت لري.
  - 2. محصلين عقيدې او ايمان ته د فطري ضرورتونو وضاحت و کړای شي.
- 3. محصلین، اخلاقی ضوابطو، مرستی او پیوستون ته د ټولنی ضرورت بیان کړای شی.
  - 4. محصلين په دغه مورد كې د قرآني آيتونو سره بلديت پيداكړي.

### 1. په کائناتو کې د لويو حقايقو پيژندنې ته د انساني عقل ضرورت:

اسلامي سمې او صحیح عقیدې ته د انسان احتیاج او ضرورت له هغه ضرورتونو څخه سرچېنه نیسي چې انسان یې د خپل ځان او د هغو لویو موجوداتو پیژندنې ته لري کوم چې دده په ماحول کې موجود دي یعنې د هغو پوښتنو لپاره چې له ډیرې زیاتې مودې را هیسې یې د انسان عقل او فلسفي اړخ مصروف او مشغول ساتلی داسې ځواب نه دی پیداکړی چې د زړه اطمینان پرې حاصل او تنده یې ورباندې ماته شي له دې کبله انسان تر ډیرو لویو پوښتنو لاندې قرار لري چې ځواب ویلو ته یې زیاته اړتیا لري.

- 1. له كومه ځايه راغلى يم؟ 2. بيرته تګ كوم ځاى ته دى؟
  - $^{1}$ . زما د پیداکېدو غایه او هدف څه دی $^{2}$
- ۱. زه له كومه ځايه راغلى يم او دغه كائنات او لوى أجرام چې زما په ماحول او اطراف كي موقعيت لري له كومه ځايه راغلي دي؟

<sup>1.</sup> ابو مجد مكي، البيان في اركان الايمان، بيروت: دارالبشائر الاسلامية، ١٤٢۴ ق، ص١٧.

**لومړي څپرکي** د عقايدو د علم مبادي

آیا زه په خپله او پرته له کوم پیدا کوونکي، پیدا شوی یم؟ او یا دا چې کوم خالق او پیدا کوونکی شته دی چې زه یې پیدا کړی یم؟ او دغه پیدا کوونکی څوک دی؟ او د هغه سره زما رابطه او تړاو څه دی؟

۲. د ځمکې پرمخ له دغه لنډ او قصير المدت سفر څخه وروسته بيرته تګ او مسير کوم سمت او لوري ته دی؟ وروسته له هغه څخه به څه واقع کېږي؟ آيا ژوند په مرګ سره پای ته رسيږي؟ او يا دا چې وروسته له مرګ څخه بل ژوند هم شته دی چې بدکارانو ته به د دوی د بدو عملونو سزا ورکول کېږي او دوی به مجازات کېږينيک کاران به د خپلو ښو عملونو مکافات اخلي او الهي احسان به ورباند کېږي؟

دا ټولې هغه پوښتنې دي چې ځواب ته زياته اړتيا لري دغه پوښتنو ته د ځواب ويلو په خاطر بله چاره او لاره نشته پرته له دې چې يوازې عقيدې او خالص ايمان ته پناه يوسو او له هغه نه مرسته وغواړو ځکه يوازې ايمان او سالمه عقيده ده چې دغو پوښتنو ته ځواب ويلي شي.

عقیده ده چې انسان پوهوي چې دی د لوی او باعظمته خالق او پیدا کوونکی مخلوق دی چې دی یې برابر، مکمل او معتدل پیدا کړي او ډول ډول نعمتونه یې ور په برخه کړي دي. یوازې د انسان عقیده ده چې ده ته پوهه ورکوي چې د ځمکې په سر له لنډ او کوتاه ژوند وروسته بیرته تګ کوم ځای ته دی. دده عقیده ده چې ورته واضحوي چې مرګ فنا او کامله نا بودي نه ده مګر مرګ د دنیوي ژوند څخه برزخي ژوند ته د انسان د انتقال یوه وسیله ده وروسته یو بل پیدایښت موجود دی چې ټول انسانان به د خپلو عملونو جزا په پوره توګه وویني.

او همدا عقیده ده چې انسان ته پوهه ورکوي چې ولې پیدا شوی؟ او ولې د نورو مخلوقاتو په نسبت کرامت لرونکی او غوره خلق شوی دی؟ او په دې دنیا کې د ابتلا او ازمویني په خاطر خلق شوی د دې په خاطر خلق شوی تر څو د واحد او لاشریک خدای عبادت او اطاعت تر سره کړي او بالآخره پدې خاطر خلق شوي ترڅو ځمکه داسې تسخیر او تعمیر کاندي چې د هغې په واسطه د الله تعالی جلت عظمته رضا او خوښي حاصله او ترلاسه کړي.

### 2. عقيدې او ايمان ته د بشري فطرت اړتيا:

څنګه چې د مخه وویل شول چې ایمان، صحیح او سالمې عقیدې ته د انسان ضرورتونه د هغه د عقل د ضرورتونو سره پوره تړاو لري او په دې هکله باید وویل شي چې د انسانانو فطرت او خلقت راسخې او ثابتې عقیدې ته زیاته اړتیا لري ځکه انسان هر وخت د نفسي پریشاني او روحي تشویش سره ژوند کوي د یو ډول خلا، کموالی او نقصان احساس کوي ترڅو په الله تعالی باندې ایمان راوړي وروسته له خوف او بیرې نه په ځان کې د امن او هوسایني احساس مومي او احساس کوي چې ځان یې میندلي دی له همدې امله دې چې قرآن کریم ایمان د بشري فطرت په توګه معرفي کړی او داسې فرمایي:

«فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْق ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّينِ وَ ٱلْقَيّمُ» أ.

ترجمه: پس برابر کړه (ای محمده!) مخ خپل دین ته په داسې حال چې مایل اوسي حق ته لازم ونیسئ پیدایښت د الله هغه چه پیدا کړي دي (الله) خلق په هغه (پیدایښت) چه نشته له سره بدلون پیدایښت (دین) د الله ته (او مه ئې بدلوئ چه شریک ورسره پیدا کړئ) دا هم هغه دین سم دی (چه هیڅ کوږوالی په هغه کښي نشته).

<sup>1.</sup> د الروم سورت، ۳۰ آیت.

**لومړي څپرکي** د علم مبادي

# 3. عقیدې او ایمان ته د انسان د نفس او روح دصحت او قوت اړتیا:

په الله تعالیٰ باندې ایمان، په عدل او رحمت، په ابدي او تل پاتې دارکې په مجازاتو او مکافاتو باندې ایمان درلودل، انسان ته معنوي او نفسي روغتیا او روحي قوت ور په برخه کوي او د امیدوارۍ او باور درلودلو انګیزه د انسان په وجود کې ژوندي ساتي.

خو هغه کسان چې په دنيا کې پرته له ايمان نه ژوند کوي خصوصاً کله چې آفتونه، مصيبتونه او بلاوي ور باندې نازليږي په خپګان، روحي، ناراحتيو او په ډول ډول عصبي تکليفونو مبتلا کيري.

انتحار او ځان وژنه د ځان دپاره د نجات لاره غوره کوي په ډيره بيړه په هغه اقدام کوي او يا په رواني ناروغيو او ناهيليو سره خپل خراب ژوند ته دوام ورکوي.

# 4. اخلاقي انگيزو او ضوابطو ته د ټولنې اړتيا:

ايمان ته يوه بله اړتيا هم موجوده ده هغه د ټولنې اړتيا ده هغه انګيزو او ضوابطو ته چې پرته له بشري مراقبت کوونکي نه خلک د ښو او خيريه کارونو سرته رسولو او د مسؤليت ادا کولو لورته هڅوي داسې ضوابط چې د انسانانو بشري اړيکو او تړونونو ته محکموالي ورکوي او هر سړي دې ته هڅوي چې په خپله محدوده کې قدم کېږدی او د نورو په حقوقو او حدودو باندې له تيري نه امتناع وکړي دا يو ښکاره حقيقت دی چې وضعي او ځمکنيې قوانين کوم چې د ناقص مخلوق د فکر او تجربو زيږنده ده په هيڅ صورت د دغسي صوابطو لرونکي نه محلوق د فکر او تجربو زيږنده ده په هيڅ حورت د دغسي صوابطو لرونکي نه دی او نه ئي په انسانانو کې ايجادولي شي ځکه په هغو کې فريب او چل آسانه او ساده کار دی.

نو هغه ذاتي او داخلی انګیزه چې د انسان په وجود او قلب کې موجوده ده که د صالح ایمان او نیکو کارو په واسطه اصلاح شي ټول کارونه ئي اصلاح کیږي او که فاسده شي نو بیا یې ټول کارونه فاسدیږي او دا یو لازمي او ضروري امر بلل شوي دی.

لومړي څپرکي <mark>د عقايدو د علم مبادي</mark>

# 5. مرستې او پيوستون ته د ټولنې اړتيا:

ايمان او سالمه عقيده د خلكو په منځ كې د اړيكو او ارتباطونو په ټينګولو كې زيات او مهم رول لوبوي په دې اعتبار سره چې ټول انسانان د واحد خداى بنده ګان دي چې دوى ئي پيداكړي او دوى ټول د يوه پلار نسل او ذريه دي نو ټول سره برابر او مساوي دي الله تعالى فرمايى:

# 

ترجمه: (ای خلکو وبریږی له پروردګار خپل نه چې پیدایې کړی تاسې له یوه واحد نفس څخه). او بیا هم فرمایي:

# «يَتَأَيُّا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَننكُم مِّن ذَكرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبٍلَ لِتَعَارَفُوٓا أَيُ

ترجمه: (اى خلكو په «په تحقيق» تاسې مې د يوه نارينه او يوې ښځي نه پيدا كړي ياست او ومې ګرځولى ملتونه او قبيلې تر څو يو بل سره و پيژنئ)، همدارنګه ايمان او عقيده ده چې د مؤ منانو په منځ كې د اخوت او ورورولۍ روحيه پيداكوي الله تعالىٰ فرمايي: «إِنَّمَا ٱلْمُؤُمِنُونَ إِخْوَةٌ > .

ترجمه: (په تحقيق چې مؤمنان سره وروڼه دی).

همدغه ايمانى يې اخوت، او ورورولي ده چې د ايمان لرونكو انسانانو په نفسونو او ژوند كې يې ښى ثمري او پايلي ايجاد كړي دي، داسې چې كوم شى به يې د ځان لپاره غوره باله د نورو لپاره به يې هم غوره باله، آن تردې چې د ايثار او فداكارۍ لاره به يې غوره كوله، خپل ورور ته به يې پر ځان ترجيح وركوله ولوكه هغوى ته به د فقر او ناچاري تهديد هم متوجه و.

د النساء سورت، ۱ آیت.

<sup>2.</sup> د الحجرات سورت، ۱۳ آیت.

<sup>3.</sup> د الحجرات سورت، ۱۰ آیت.

<mark>لومړي څپرکي د علم مبادي</mark>

### پوښتنې

- 1. عقیدې او ایمان ته د انسان د اړتیا وجهې په شمار سره بیان کړئ؟
  - 2. عقیدې او صحیح ایمان ته د ټولنې د اړتیا وجهې ذکر کړئ؟
- 3. هغه لويې پوښتنی چې انسان يې په جدي توګه تر فشار لاندې نيولی، کومي دی او ځوابونه يې له کوم ځايه پيداکولي شئ؟
  - 4. آيا عقيدې ته د انسان اړتيا يوازې عقلي ده موضوع روښانه کړئ؟
- 5. آيا وضعي قوانين (بشري) دا توان لري چې انسان ته داسې انګيزه ورکړي ترڅو هغه وهڅوې چې خپلي وجيبې او مسؤ ليتونه ادا کړي او داسې قاعدي ايجاد کړي چې په انسانانو کې خپل منځي اړيکې تنظيم کړي؟
- 6. اسلامي عقيده په خلکو کې د روابطو د ټينګولو په اړه کې زيات عميق او عظيم اثر لري، دغه مطلب روښانه کړئ؟

لومړي څپرکي د <mark>عقايدو د علم مبادي د عقايدو د علم مبادي</mark>

# **دریم لوست** د ایمان د ارکانو اجمالی معنیٰ

### موخي:

- 1. محصلین باید: د ایمان شپر کونی ارکان بیان کری شی.
- 2. محصلین باید: توضیح کړی شی چی د ایمان مفهوم څه شی دی.
- 3. محصلين بايد: په دغه مواردو کې د قرآني آيتونو سره آشنا شي.

### اركان:

د رکن جمع او د يوه شي قوي او عمده جز ته رکن ويل کېږي. څنګه چې يوه بنا او تعمير پرته له قوي او ثابته زير بنا وو او اساساتو څخه دريدلي نشی، په همدې توګه د دين بنا او تعمير پرته له ثابتو، قوي او ټينګو زيربناوو څخه نشي دريدلی او مسلمان اسلام ته هيڅ کله نشي داخليدی ترڅو د ايمان په ټولو ارکانو باندې پوره او قطعي تصديق ونګړی.

### ايمان

ايمان په لغت کې عبارت له قطعي تصديق څخه دی.

او د شریعت په اصطلاح کې: په زړه باندې تصدیق او په ژبه اقرار کول عبارت له ایمان څخه دی.

# د ايمان شپږگوني اركان:

د ايمان شپږ ګوني ارکان په لاندې ډول دي:

- په الله ﷺ ايمان.
- په آسماني کتابونو ايمان. په پيغمبرانو عليهم السلام ايمان.
- د آخرت په ورځ ايمان.
   ايمان په قدر، دهغه په خير اوشر باندې.

**لومړی څپرکی** د عقایدو د علم مبادی

الله تعالىٰ ﷺ د ايمان اركان د بقرې د سورې په لومړۍ، منځنۍ او وروستۍ برخه كې داسې ذكر كړي دي: «ٱلَّذِينَ يُؤۡمِنُونَ بِٱلۡغَيۡبِ» .

ترجمه: (هغه کسانو چې په غیب باندې ایمان لري) او غیب هغه دې چې په سترګو نه لیدل کېږي، او د ټولو غیر مریې شیانو څخه عبارت دی چې زمونږ د سترګو څخه پټ او نه لیدونکي دی او مونږ په هغه باندې په ایمان لرلو مکلف شوي یو، لکه ایمان په الله تعالیٰ ایمان په ملائکو، ایمان په بعث، جنت، دوزخ، او همدارنګه ایمان په تقدیر چې خیر او شر دواړه د الله له جانبه دي.

وروسته فرمايي: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ﴾ 2.

ترجمه: (او هغه کسان چې ایمان لري په هغه څه چې پرتا باندې نازل شوي) یعنې په تا باندې د نازل شوي قرآن تصدیق کوي.﴿وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ» 3.

ترجمه: (او هغه څه چې نازل شوي مخ کې له تا نه) يعنې ايمان راوړي په هغه کتابونو چې مخ کې له تا په نورو انبياوو نازل شوي دي. ﴿وَبِٱلَّا حِرَةِ هُمْرَ يُوقِنُونَ ﴾ .

ترجمه: (او په آخرت دوی ايمان لري) د دغه سوري په وسط کې داسې فرمايي:

«وَلَكِكَنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِةِ وَٱلْكِتَابِ وَٱلنَّبِيَّنَ».

**ترجمه:** (مګر لویه نیکې د هغه چا نیکې ده چې ایمان یې راوړي وي په خدای، د قیامت په ورځ، په ملائکو، په کتاب او پیغمبرانو باندې).

<sup>1.</sup> د البقره سورت، ۳ آیت.

د البقره سورت، ۴ آیت.

<sup>3.</sup> د البقره سورت، ۴ آیت.

د البقره سورت، ۴ آیت.

<sup>5.</sup> د البقره سورت، ۱۷۷ آیت.

د سوري په اخر كې فرمائى: «ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ عَلَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَكُلُهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ غُفْرَانكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنَا وَأَطَعْنَا اللَّهُ فَرَانكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ترجمه: تصديق (باور) کړی دی رسول په هغه شي چې نازل کړی شوی دی ده ته له (طرفه د) رب د ده او مؤمنانو (هم تصديق او باور کړی دی). ټولو ( د دوی) تصديق (باور) کړی دی په الله باندې او په پرښتو د ده او په کتابونو د ده او په رسولانو دده (په داسې حال کې چې وايي دوی) فرق نه کوو په منځ د هيڅ يو (رسول) له رسولانو د الله کې. او وايي (رسول الله او مؤمنان). واوريده مونږ (پيغام ستا) او قبول کړ مونږ (حکم ستا غواړو) مغفرت ستا ای ربه زمونږ او (خاص) تا ته دې درتلل (د هر چا).

# ايمان په تقدير، د الهي علم په کمال باندې د ايمان لرلو تقاضا ده:

قرآن کريم ايمان په تقدير باندې د ايمان د مستقل رکن په حيث ذکر کړي نه دي بلکه د ايمان د پنځګونو ارکانو په ذکر کولو يې اکتفا کړي ده، يعنې ايمان په الله تعالىٰ، ايمان په ورځ د آخرت ايمان په ملائکو، ايمان په آسماني کتابونو او ايمان په پيغمبرانو يې اکتفا کړي ده، لکه چې د «ليس البر» مبارک آيت او نورو آيتونو کې راغلي دي. کوم راز چې په دې کې پروت دی هغه دادی چې ايمان په تقدير په ضمنی توګه په ايمان په الله تعالىٰ، مامل دي، يا په بل عبارت، ايمان په الله تعالىٰ، متضمن د ايمان په قدرت د الله تعالىٰ دی آن تردې چې د هغه حقيقي جز بلل شوي دی، ځکه کوم الهي مقدرات چې په ژوند کې موجود دي هغه عبارت دي له ايمان په علم د الله تعالىٰ، په شموليت د مشيت، شموليت د قدرت، لوی والی د مرتبې، سلطه او غلبه د الله تعالىٰ باندې. په همدې توګه بايد يادونه وشي چې ايمان په کتابونو د

د البقره سورت، 285 آیت.

**لومړي څپرکي** د عقايدو د علم مبادي

auر جمه: (نه رسیږي هیڅ مصیبت په ځمکه کې او نه د تاسې په نفسونو کې مګر نوشته شوي دي په کتاب کې مخ کې له دې چې هغه خلق کړو، په تحقیق چې ده پرالله آسانه دی). au

د اسلام ستر پیغمبر د ایمان ارکان کله چې جبرئیل انگیک ورڅخه وپوښتل داسې شرحه کړي دي: «أن تؤمن بالله، و ملائکته و کتبه و رسله والیوم الآخر و تؤمن بالله، و ملائکته و شره». 2

ترجمه: (دا چې ايمان راوړي په الله تعالىٰ او په ملائكو، او په كتابونو يې او په پيغمبرانو او په ورځ د قيامت، او ايمان راوړي په تقدير، په خير او شر يې).

# 1. په اللهﷺ باندې د ايمان اجمالي مفهوم:

په الله ﷺ باندې د ایمان خلص مفهوم دادي چې قاطع او جازم باور او یقین ولرو په دې چې الله تعالیٰ حق دی، واحد او لاشریک دی په ټولو کمالي صفاتو متصف دی، له ټولوعیبونو او نقصانونو څخه منزه او پاک دی، یوازې دی د عبادت او اطاعت مستحق او لایق دی.

### ٢. په ملائكو عليهم السلام د ايمان اجمالي مفهوم:

په ملائكو عليهم السلام د ايمان اجمالي مفهوم دادي چې قطعي او يقيني عقيده ولرو چې دوى موجودي دى، له نور څخه خلق شويې، د الله له اوامرو څخه هيڅكله

<sup>1.</sup> د الحديد سورت، ۲۲ آيت.

<sup>2.</sup> امام مسلم له عمر بن الخطاب څخه په کتاب الايمان کې روايت کړی دی.

سرغړونه او تمرد نه کوي، په هغه څه چې د الله تعالیٰ لخوا ورته امر وشي او موظفي شي هغه سرته رسوي او سرغړونه ترې نه کوي.  $^1$ 

### ۳. په اسماني کتابونو باندې د ايمان اجمالي مفهوم:

په اسماني کتابونو باندې د ايمان د مفهوم خلاصه داده چې قطعي او جازمه عقيده ولرو چې الله کله په خپلو پيغمبرانو او رسولانو باندې کتابونه را نازل کړي چې د الله تعالى کله د بنده ګانو په هدايت مشتمل دي، او د هغو شيانو بيانونکې دي چې په دنيا او آخرت کې د دوی د صلاح او برياليتوب باعث ګرځي، او همدارنګه ايمان ولرو چې ياد شوي کتابونه چې وحی ده د الله تعالی لخوا په پيغمبرانو باندې په رښتيا او حق سره نازل شوي دي.

#### 4. په پيغمبرانو عليهم السلام د ايمان اجمالي مفهوم:

په پیغمبرانو علیهم السلام د ایمان د مفهوم خلاصه داده چې پوره او کامل باور ولرو چې خدای تعالیٰ هر قوم او امت ته پیغمبر او رسول ورلیږلي ترڅو هغوی توحید او د واحد خدای عبادت او اطاعت ته دعوت کړي، ترڅو هغوی ته په ټولو دنیوي او اخروي کارونو کې د خیر او نیکمرغي په لور لارښوونه او دلالت و کړي او د دنیا او آخرت په اموروکې هغوی د شر او بدو کارونو څخه منع کړي.

## ۵. د قيامت په ورځ باندې د ايمان اجمالي مفهوم:

د قیامت په ورځ د ایمان اجمالي مفهوم دادی چې د ټولو هغه حادثو او واقعو نه چې الله الله او د هغه رسول وروسته له مرګ نه خبر ورکړي، د هغه په وجود پوره او پینګ اعتقاد ولرو چې په هغو کې د قبر عذاب، بعث، حشر، حساب، د عمل نامې اخیستل، میزان، صراط، جنت او دوزخ ټول شامل دي.

<sup>1.</sup> ابوالمنتهی – ابوالمنتهی – پیښور – مکتبه حقانیه، ص ۷.

**لومړي څیرکي** د عقایدو د علم مبادي

## **۶. په قدر باندې د ايمان اجمالي مفهوم:**

په قدر باندې د ايمان د مفهوم خلاصه داده چې باور او قطعي يقين ولرو چې هر هغه څه چې واقع کېږي.

## کلي او جزئي له مفهوم قسمونه دې له ايمان څخه مبائن دي:

په دغه شپږو ارکانو باندې ايمان لرل حتمي دي او استثنا نه مني نو که څوک په الله تعالىٰ ايمان ولري، خو په ملائکو باندې ايمان ونلري، مؤمن نه ورته ويل کېږي. څوک چې په ملائکو باندې ايمان ولري، خو په پيغمبرانو عليهم السلام او د هغوی په کتابونو باندې ايمان ونلري، مؤمن نه دی. په همدې شان مؤمن نه دی هغه څوک چې پرته له ورځې د قيامت څخه د ايمان په نورو ټولو ارکانو باندې ايمان ولري، الله تعالىٰ په دی خاطر چې د يهودو اصلي څيره او بد عاقبت ښکاره او برملاکړي داسې فرمايي:

«أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَبِ وَتَكَفُّرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفَعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْيُ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ ٱلْقِيَعَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِ ٱلْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ ٱلْقِيَعَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِ ٱلْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَامِلُونَ عَلَى اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>1.</sup> د البقره سورت، ۸۵ آیت.

همدارنگه فرمايي: «إِنَّ ٱلَّذِيرَ يَكَفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يَقَخِذُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْمُنْ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا الللْمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ

ترجمه: بیشکه هغه کسان چې کافران (منکران) کیږي په الله او پر رسولانو د الله او اراده لري (غواړي) دوی چې تفریق (بیلتون) وکړي په مینځ د الله او رسولانو د الله او وایي دوی چې مونږ ایمان راوړو پر ځینو او کافران (منکران) کیږو پر ځینو نورو رسولانو او اراده لري (غواړي) دوی چې ونیسي په مینځ ددې (کفر او اسلام کې) یوه لاره دغه (تفریق کوونکي) هم دوی کافران دي (په کمال د کفر) او په حقه سره او تیار کړی دی مونږ له پاره د کافرانو عذاب سپکوونکی (د دوزخ).

<sup>1.</sup> د النساء سورت، ۱۵۰ – ۱۵۱ آیتونه.

<mark>لومړي څپرکي د علم مبادي</mark>

#### پوښتنې

- 1. د رکن معنی څه ده؟ او د ايمان ارکان کوم دی؟
  - 2. په لغت او اصطلاح کې د ايمان معني څه ده؟
- 3. قرآني مبارک آيت ذکر کړئ چې په هغه کې د ايمان ارکان ذکر شوي دي.
- 4. د حضرت محمد الله على على على على على على على على الله على الله الكانو دلالت كوي؟
  - 5. د دغه موضوعاتو څخه يوه موضوع انتخاب او اجمالي مفهوم يې شرح کړئ:
    - ايمان يه الله عَلا الله عَالاً
    - ایمان په ملائکو.
    - ايمان په رسولانو
- 6. قرآن کريم ولې ايمان په تقدير، د ايمان د مستقل رکن په حيث نه دی ذکر کړی؟
  - 7. په الهي کتابونو باندې ايمان په کومو کتابونو باندې مشتمل دی؟
    - 8. غيب په لغت کې څه ته وايي؟ د هغه شرعي مطلب څه دی؟
- 9. د هغه کسانو حکم چې په ځينې عقايدو ايمان راوړی او له ځينې نورو څخه صريح انکار کوي څه دی؟



<mark>دوهم څپرکی الله جل جلاله</mark>

## **لومړی لوست** د خدای تعالیٰ په وجود باندې ايمان

#### موخي:

- 1. چې محصلان د فطرت او کائناتو په دلالت چې د الله په وجود ئې کوي و پوهيږي او بيان يې کړئ.
  - 2. چې محصلان د آفاق او نفسونو د عجايبو سره آشنا او استدلال پرې و کړئ.
    - 3. چې په دغه مورد کې محصلان د نقلي دلايلو په راوړلو وتوانيږي.

ايمان په دې چې الله ﷺ حق (واجب الوجود) دى، دا د ايمان لومړنۍ واجب محسوبيږي په دې اړه الله ﷺ داسې فرمايي: «ذَ ٰ لِلكَ بِأَرِثَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلۡحَقُّ» ً.

ترجمه: (ده په دی ده چې په تحقیق الله هم دي دی حق ثابت) بیا فرمايي:

«وَيَعْلَمُونِ أَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ»2.

ترجمه: (او پوه به شي چې بې شکه الله هم دي دی حق ثابت ظاهر) الله تعالیٰ بیا داسي فرمايي: ﴿فَذَ ٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْحَقُّ ﴾؟.

ترجمه: (نو دغه الله رب ستاسې دی حق) او د حق معنی په لغت کې دا ده چې اثبات یې واجب او په هغه باندې اعتراف لازم او حتمي وي نو په هغه کې د دلیل د قوت، او د حجت د قطعیت له لحاظه د انکار او تردید امکان منتفي وي. پس د الله تعالی وجود یو ثابت حقیقت دی چې په انساني سلیم فطرت او سر شت کې مستقر او ځای په ځای دی او د سالم عقل لرونکو انسانانو ته واضح او روښانه دی د الله تعالی د

<sup>1.</sup> د الحج سورت، ٦٢ آيت.

<sup>2.</sup> د النور سورت، ۲۵ آیت.

د يونس سورت، ۳۲ آيت.

دوهم څپرکي **ايمان په الله جل جلاله** 

وحود د اثبات دلائل او براهین په واضح او ښکاره تو ګه ټولوته معلوم دي څرنګه چې د الله تعالیٰ د قول په اساس دده اقدس ذات «الحق المبین» دی یعنې چې پت او مخفي نه دی، له ده څخه ظاهر او ښکاره هیڅوک په وجود کې نشته نو په دې لحاظ د ده په وجود کې د شک او تردید تصور نشي کېدای لکه چې د مشهورو کائناتو په وجود کې شک او تردید ته مجال نشته.

الله تعالىٰ داسى فرمايي: «أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِۗ» .

ترجمه: (آيا د الله په وجود کې چې د ځمکې او اسمانونو پيدا کونکی دی شک او شبه شته؟).

نو لکه څنګه چې د آسمانونو او ځمکې په وجود کې چې په خپلو سترګو يې وينو او مشاهده کوو يې، هيڅ شک او ترديد نه کوو، نو د هغه ذات په وجود کې چې دغه آسمانونه او ځمکه يې پيداکړی چې هغه الله جلت عظمته دی بايد هيڅ شک او ترديد و نه لرو.

د الله تعالىٰ د وجود د اثبات دلايل ډير زيات او بې شماره دى چې مهم يې په لاندې ډول دى:

## ١. د الله تعالىٰ په وجود باندې د انساني فطرت دلالت:

فطرت له هغه خلقت او پيدايښت څخه عبارت دي چې الله کال پر هغه پيدا کړي دي، الله تعالىٰ انسان داسې پيداکړى چې د هغه په وجود کې و نسبت خالق خپل ته يو ډول مرموز او مخفي احساس او شعور پروت دى الله تعالىٰ فرمايلى دي:

«فِطْرَتَ ٱللهِ ٱلَّذِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاً».

د ابراهیم سورت، ۱۰ آیت.

د الروم سورت، ۳۰ آیت.

دوهم څپرکي الله جل جلاله

ترجمه: (لازم ونيسه پيدايښت «د دين» د الله هغه چې پيداکړي دي «الله» خلک په هغه «پيدايښت».

خو معاندین د لجاجت څخه کار اخلي او د شهوت او غفلت په وخت کې له فطرت څخه انحراف کوي او د الله تعالیٰ د وجود نه منکریږي، د لوی او اقدس ذات د موجودیت څخه غافلیږي مګر کله چې د سختیو او مشکلاتو سره مواجه شي بیا د الله تعالیٰ په لور مخ اړوي او پناه ور وړي، الله تعالیٰ د دوی دغه حالت په قرآن کریم کې د مثال په توګه داسې ذکر کړی او فرمایي:

# «وَإِذَا غَشِيَهُم مُّوَّجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ » . .

ترجمه: كله چې لاندې كړي دغه «كفار» يو موج لكه وريځې نوبولي دوى الله په داسې حال كې چې خالص كوونكى وي خاص الله ته «دين خپل». په بل ځاى كې داسې فرمايي: «وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلۡبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدَّعُونَ إِلَّا ٓ إِيَّاهُ ۗ » .

ترجمه: (كله چې ورسيږي تاسې ته سختي په بحركې ورک شي هغه څوک چې تاسو يې بولى مګر الله تعالیٰ).

## ۲. د الله تعالىٰ په وجود باندې د كائناتو دلالت:

شک نشته چې دغه کائنات د ټولو موجوداتو سره ئې چې پکې موجود دی پوره شاهدي وايي د خالق او پيداکوونکې په موجوديت باندې او دا له دوو ناحيو څخه: الف: خلقت او پيدايښت. ب: محکموالي او استقامت.

#### الف. خلقت او پیدایښت:

خلقت د شیانو د پیدا کولو او ایجادولو څخه عبارت دی وروسته د هغو د عدم او نابودي څخه روښانه او بدیهي ده چې هر پیداکړشوي شی د خالق او پیدا کونکې

د لقمان سورت، ۳۲ آیت.

<sup>2.</sup> د الاسراء سورت، ٦٧ آيت.

دوهم څپرکي <u>ايمان په الله جل جلاله</u>

تقاضا او غوښتنه کوي چې ضرور بايد خالق او پيدا کوونکې يې موجود وي خپل ځان او نورو شيانو ته چې په ماحول کې دی موجود دی نظر و کړه او دقيق شه چې آيا تا خپل ځان په خپله پيداکړی دی؟ آيا آسمانونه او ځمکه تا پيدا کړي؟ حقيقت او واقعيت خو دا دی چې ته او بل هر څوک دغه ادعا نشي کولی، دا هم يو حقيقت دی چې هيڅوک په خپله خپل ځان پيداکولی نشي، حتمي ده چې هر شی يو پيداکوونکی لري هغه خالق او پيداکوونکی په غير د الله پاک څخه چې ټول شيان يې وروسته د عدم نه پيداکړي دی، بل هيڅوک کېدای نشي، الله پاک وايي:

«أُمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أُمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَّا يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ .

ترجمه: (آیا پیدا شوي دي بدون د پیدا کوونکې نه او یا دوی په خپله پیداکوونکې دی؟ آیا دوی آسمانونه او ځمکه پیداکړي دي؟ «داسی نه ده» بلکه یقین نکوي).

دغه حقیقت یوه بدوی او ساده لوحه اعرابی کله چی د الله د موجودیت په هکله ور څخه پوښتنه وشوه ډیر ښه تعبیر کړ، او پوښتنې ته ئې داسې ځواب ورکړي دی: «یا سبحان الله البعرة تدل علی البعیر، و اثر القدم یدل علی المسیر، فسماء ذات ابراج، و ارض ذات فجاج، و بحار ذات امواج، أفلاتدل علی اللطیف الخبیر»  $^2$ 

ترجمه: يا سبحان الله: د اوښ پچه د اوښ په موجوديت دلالت کوي، د قدم نښه د لاروي په موجوديت دلالت کوي، نو څنګه کېدای شي د الوي آسمان چې برجونه لري، او ځمکه چې لويې لارې پکې دي، او بحرونه چې موجونه وهي، په لطيف او خبير ذات دلالت و نکري؟

<sup>1.</sup> د الطور سورت، ۳۵–۳۳ آیتونه.

<sup>2.</sup> د ابو مجد مكى، هماغه اثر. ص: ٣٤.

#### ب. اتقان او محكموالي:

ټول هغه شيان چې په دنيا کې موجود دي د کائناتو د تعجب وړ او د مستحکم پيدايښت نه نيولې آن د انسانانو، څارويو او نباتاتو تر خلقت او پيدايښت پورې، د هغه تعالى په حکمت او تنظيم باندې واضح او روښانه دليل بلل کيري.

په هره اندازه چې پوهه او پرمختګ زیاتیږي او په کائناتو باندې د انسان پوهه زیاته شي په هماغه اندازه د مؤمن ایمان د کائناتو په صانع او پیدا کوونکې باندې نور هم قوت مومي. الله تعالیٰ فرمایي ﴿صُنّعَ ۗ ٱللّهِ ٱلَّذِيٓ أَتّقَنَ كُلَّ شَيۡءٍ ۚ ﴾ .

ترجمه: (صنع د الله چې محکم کړي يې دی هر شي) او په بل آيت کې فرمايي:

## «ٱلَّذِيٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ و ثُمَّ هَدَىٰ»2.

ترجمه: (هغه چې وريې کړ هر شي ته صورت يې بيايې ورته هدايت وکړ) الله تعالىٰ مونږ ته بلنه کړيی چې د هغه په خلقت، صنعت کې چې ټول شيان يې محکم او درست پيداکړی، فکر وکړو لکه چې فرمايي:

«وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِّامُوقِنِينَ ﴿ وَفِيٓ أَنفُسِكُم ۗ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ١٠٠٠.

ترجمه: (او په ځمکه کې نښانې دي باور لرونکو ته او د تاسې په نفسونو کې هم آيا تاسې نه وينئ) همدارنګه الله ﷺ فرمايي: «أَلَمْ خَعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَادًا ۞ وَٱلْجِبَالَ أَوْتَادًا ۚ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الله وينئ) همدارنګه الله ﷺ فرمايي: «أَلَمْ خَعَلْنَا ۞ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا ۞ وَجَعَلْنَا اللَّهَارَ مَعَاشًا اللَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَبَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللَّهُارَ مَعَاشًا ۞ وَجَعَلْنَا شِرَاجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللَّهُارَ مَعَاشًا ۞ وَجَنَّتِ أَلْفَافًا ۞ \*.

د النمل سورت، ۸۸ آیت.

<sup>2.</sup> د طه سورت، ۵۰ آیت.

<sup>3.</sup> د الذاريات سورت، ۲۰-۲۱ آيتونه.

<sup>4.</sup> د النبأ سورت، ٦-٦٦ آيتونه.

دوهم څپرکي

ترجمه: (آیا نه ده ګرځولې مونږ ځمکه فرش، او غرونه میخونه، او پیداکړي مویاست جوړه جوړه او ګرځولي دی مونږ خوب ستاسې راحت، او ګرځولې ده مونږ شپه لباس، او ګرځولي ده مونږ ورځ وخت د طلب د معاش، او جوړ کړی دی مونږ د پاسه د تاسې اووه محکم آسمانونه، او پیداکړې ده مونږ ډیوه روښانه، او نازلې کړې دی مونږ له نیښیځونکو وریځو څخه اوبه پاکې لپاره د دی چې را وباسو مونږ په هغو سره دانې او واښه او باغونه یوله بل سره ګڼ نژدې).

همدارنگه الله پاک فرمايي: «فَلِّينظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ٓ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبًّا

وَ ثُمَّ شَقَقَنَا ٱلْأَرْضَ شَقَّا ﴿ فَأَنْبَتَنَا فِيهَا حَبًّا ﴿ وَعِنبًا وَقَضْبًا ﴿ وَزَيْتُونَا

وَخَلًا فَي وَحَدَآبِقَ غُلْبًا فَي وَفَاكِهَةً وَأَبًّا فِي مَّتَنعًا لَّكُرْ وَلِأَنْعَامِكُرْ قَي اللهِ

ترجمه: (نو ودې ګوري انسان طرف د طعام خپل ته، بیشکه مونږ توئی کړي دي اوبه له وریځو څخه، بیا څیري کړې ده مونږ ځمکه، په څیره ولو، بیا مو زرغوني کړي دي په هغې کې دانی او انګور او مڼه، ترکاري او زیتون او خرما او باغونه ګڼ، او میوې او واښه لپاره د نفع د تاسې او د حیواناتو د تاسې).

او په بل آيت کې فرمايي: «أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتَ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَآءِ

كَيْفَرُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْخِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضَ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

ترجمه: آيا نه ګورۍ اوښ ته چې څرنګه پيداکړی شوی دی او آسمان ته چې څرنګه او چت کړی شوی دی او ځمکې ته چې څرنګه او چت کړی شوی دي او ځمکې ته چې څرنګه غوړه ول شوې ده. اوس په دې ځای کې لازمه بولو چې د الله تعالیٰ د باحکمته او تعجب راوړونکي خلقت او پيدايښت په نفسونو او آفاقو کې څو مثالونه تاسوته بيان کړو.

د عبس سورت، ۲۴-۳۳ آیتونه.

<sup>2.</sup> د الغاشيه سورت، ١٧-٠٠ آيتونه.

دوهم څپرکي الله جل جلاله

۱. د الله تعالىٰ د خلقت او پيدايښت تعجب راوړونكې مثال په نفسونو كې:
 د الله تعالىٰ د عجائبو، ژوندي او روښانه مثال يو هم د انسان خلقت او پيدايښت دى،
 څرنګه چې واحد او بې مثاله خداى په خپل كتاب كې فرمايي:

«وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِ ﴾ ثُمَّ خَلَقَنَا ٱلنُّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَة عِظَمًا فَكَسَوْنَا كَلُقْنَا ٱلنُّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَة عِظَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنشُهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ .

ترجمه: او په تحقیق سره پیداکړي دي مونږ انسان د خالصې ختې نه بیا وګرځاوه مونږ «اولاده» دغه «آدم» نطفه په یوه قرارګاه محکم «رحم» کې بیا وګرځوله مونږ دا نطفه ټوټه دوینو، بیا وګرځوله مونږ دغه ټوټه د وینو یوه وړه بوټۍ د غوښو، بیا وګرځوله مونږ دا بوټۍ د غوښو هډوکي، بیا ورواغوستله مونږ دې هډوکو ته غوښه بیا مو پیداکړي دي په پیدایښت بل سره پس ډیر لوړ دی شان د الله چې ډیر ښه پیداکوونکي دی له نورو پیدا کوونکو څخه.

پورتني مبارک آيتونه، انسان خپل پيدايښت او خلقت ته متوجه کوي، ترڅو وپوهيږي چې هغه د پيدايښت په لومړی مرحله کې د مور په رحم کې د نطفې په شکل وه بيا هماغه نطفه د الله تعالی په قدرت سره په کلکه وينه بدله شوه، بيا د غوښې په ټوټه تبديله شوه، بيا په هډوکې، وروسته په غوښه د هغه اندامونو او حواسو د شکل تغيېر او بدلون وموند، بيا وروسته له څو مرحلونه د متناسب او برابر بشر او انسان په تو که د خلقت په ښکلي صورت او شکل دنيا ته را و ووت.

٢. د الله تعالىٰ د خلقت او پيدايښت تعجب راوړونكى مثال په آفاقو كى:

<sup>1.</sup> د المؤمنون سورت، ١٢–١٥ آيتونه.

دوهم څپرکي <u>ايمان په الله جل جلاله</u>

د الله تعالیٰ د خلقت او پیدایښت روښانه او تعجب راوړونکی مثال په آفاقو کې د ستوریو مثال ذکر کوو، کوم چې مونږ یې په آسمان کې مشاهده کوو چې په حیرانوونکې سرعت حرکت کوي، د خپل مدار او خط سیر څخه چې ورته تعیبن شوی دی، هیڅکله انحراف نه کوي، د خپل ټاکل شوي وخت نه هیڅکله تخلف نه کوي، د وزن د زیاتوالي او حجم د ضخامت سره سره هیڅکله سقوط نه کوي او نه د دوی په منځ کې تصادم واقع کېږي.

راځۍ چې د يوه وړوکې او کم وزنه توپ او ددغه لويو او درندو سيارو په منځ کې مقايسه وکړو. فکر وکړئ کله چې دغه توپ سره له دې چې وزن يې ډير کم دی فضا ته واچول شي وينو چې وروسته له ډيرې کمې مودې نه بيرته مځکې ته رالويږي او سقوط کوي خو دغه لويې سيارې او آسماني لوی اجرام هيڅکله سقوط نه کوي. په همدې توګه د دغه لارويانو چې په مځکې باندې ګرځي او حرکت کوي او د سماوي اجرامو په منځ کې مقارنه او مقايسه وکړئ! تاسې وينئ چې دغه لارويان سره له دې چې عقل او د ليدو قوه لري خو بيا هم کله چې په لاره روان وي کېدای شي چې د دوی تر منځ تصادم واقع شي، خو دغه لويې سيارې او سماوي اجرام چې د عقل او د ليدو د قوې څخه هم محروم دی هيڅکله يو له بل سره تصادم نه کوي، نو څوک دی چې دغه سيارې او لوي سماوي اجرام يې محکم نيولي او د هغو له سقوط څوک دی چې دغه سيارې او لوي سماوي اجرام يې محکم نيولي او د هغو له سقوط څخه يې مخنيوی کړي؟ په يقين او پرته له شک څخه ويلای شو چې دغه ذات د الله څخه يې مخنيوی کړي؟ په يقين او پرته له شک څخه ويلای شو چې دغه ذات د الله تعالیٰ اقدس ذات دی او په دې هکله يې داسې فرمايلي دي:

## « ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا » أ.

ترجمه: (په تحقیق خدای تعالیٰ ﷺ ساتنه کوي د آسمانونو او ځمکې له دې څخه چې د خپل ځای نه زایل شي)

<sup>1.</sup> د الفاطر سورت، ۴۱ آیت.

همدارنگه الله تعالى عَلَا فرمايي: «وَٱلشَّمْسُ جَرِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ وَٱلْقَامِرَ فَكَرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِى الْعَلِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي اللهَ اللهَ مَنَازِلَ حَتَىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي اللهَ اللهَ مَنَاذِلَ حَتَىٰ عَادَ كَٱلْعُرْ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [.

ترجمه: او لمرځي په خپله ټاکلي لاړه باندې، دغه اندازه ده د ښه غالب قوي دانا سپوږمۍ ته اندازه کړي دی مونږ منزلونه تر هغه پورې چې و ګرځي لکه و چه څانګه د خرما، نه دی لایق لمر لره چې لاندې کړي سپوږمۍ او نه شپه ړومبۍ کېدونکې ده له ورځي او دغه ټول په آسمان کې لامبو وهونکې دي.

الله تعالىٰ په لاندې مبارک آيت کې دواړه دلالتونه «آفاق او انفس» ذکر کړي او داسې فرمايي: «سَنُرِيهِمْ ءَايَــتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيۤ أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ۗ وَلَيْ أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ۗ وَلَيْ أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ۗ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ الل

ترجمه: ژر ده چې و به ښيو دوی ته دلائل د قدرت خپل چې په آفاقو کې دي او په نفسونو د دوی کې دي تر هغه پورې چې ښکاره شي دوی ته چې بيشکه دغه قرآن حق دی آيا کافي نه دی رب ستا «بلکه کافي دی» بيشکه الله پر هر څيز شاهد حاضر دی.

د يس سورت، 38 – 40 آيتونه.

<sup>2.</sup> د فصلت سورت، ۵۳ آیت.

دوهم څپرکي ال<mark>له جل جلاله</mark>

#### پوښتنې

- 1. په الله تعالى باندې د ايمان راوړلو معنىٰ څه ده؟
- 2. د الله تعالى ﷺ وجود حق دى، د حق معنىٰ په دليل سره روښانه كړئ؟
- 3. د الله تعالى الله د موجوديت د دلايلو څخه يو دليل د «فطرت دليل» دى، د فطرت معني څه ده؟
- 4. د الله تعالى الله د موجوديت د دلايلو څخه يو هم د «خلق» دليل دى، د خلق معنى واضح كرئ؟
- 5. الله تعالى په دې جهان كې هر شى په ښايست، ښكلا، په عجيبه نظم او دقيق نسق پيدا كړي دي دغه موضوع په دليل سره توضيح كړئ؟
  - 6. هغه مبارک آیت چې د انسان د پیدایښت مرحلي یې بیان کړي دي، ذکر کړئ؟
- 7. هغه ستوري چې تاسو يې په آسمان کې مشاهده کوئ د اتقان د دلايلو څخه يو دليل بلل کېږي، وواياست چې د الله تعالىٰ په موجوديت څرنګه دلالت کوي؟

دوهم څپرکي ایمان په الله جل جلاله

## دوهم لوست د الله تعالىٰ ﷺ په وحدانيت باندې ايمان

<u>په دوو درسي ساعتونو کې دې تدريس شي.</u>

#### موخي:

- 1. ترڅو محصلين د الله تعالىٰ په وحدانيت باندې، د خلقت په دلايلو، د كائنانو د نظام د يو رنګوالي په دليل، په كائناتو كې د فساد د نشتوالي په دليل و پوهيږي او اقامه يې كړى شي.
- 2. تر څو محصلان و توانيږي چې د الله تعالىٰ په وحدانيت باندې نوى دلايل تر لاسه کړي.
  - 3. ترڅو محصلان په دغه مورد کې د نقلي دلايلو لټه وکړی شي.

## د الله تعالىٰ ﷺ توحيد:

#### د الله تعالىٰ، د وحدانيت دلايل:

#### ١. د خلقت دليل:

<sup>1.</sup> مجد مكي، هماغه اثر، ص ۴٠.

دنيا كې وجود لري، شاهدي ور كوي چې د كايناتو پيداكوونكى واحد او لاشريك ذات دى، الله تعالى فرمايي: «وَإِلَهُ كُر إِلَهُ وَاحِدُ اللهِ اللهِ هُو ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِلَهُ وَاحِدُ اللهِ عَلَيْ اللهِ هُو ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلُكِ ٱلَّتِي تَجَرِى فِي اللهَ عَلَيْ السَّمَاءِ مِن مَّآءِ فَأَحْمَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ ٱلبَّحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءٍ فَأَحْمَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّينِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَاللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَالسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَاللَّهُ مِنَ السَّمَآءِ وَالسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَاللَّهُ وَالْمَالَالُهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَالُولَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَالُولَ اللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُولَ وَاللَّهُ وَالْمَالِكُولُ وَالْمَالَالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَالُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُ وَاللَّهُ وَا الللْمُولُ اللْمُولُولُ وَا الللَّهُ وَالِمَالَالَالَالِمُ الللْمُ اللَّهُ وَا

ترجمه: او معبود د تاسې معبود يو دى، نشته بل څوک لايق د عبادت مګر هم دى ډير مهربان پوره رحم لرونکى دى، بيشکه په پيدا کولو د آسمانو او د ځمکې کې او په اختلاف د شپې او ورځې کې او په بيړيو هغو کې چې روانې وي په درياب کې په هغه چې فايده رسوي خلکو ته او په هغه څه کې چې نازل کړي دي الله له آسمانه له اوبو ځنى نو ژوندي کړي يې ده په هغو سره ځمکه وروسته له وچوالي د هغې او خپاره کړي يې دى په ځمکه کې له هر ډول حيواناتو څخه، او په ګرځولو د بادو کې او په هغې وريځې چې مسخره شوې ده په منځ د آسمان او ځمکې کې، هرمرو دليلونه دى په وحدانيت د الله باندې د هغه قوم لپاره چې عقل لري.

## ۲. د الله تعالىٰ په وحدانيت باندې د كائناتو د نظام د برابروالي دلالت:

كائناتو ته نظر كوونكى او ليدونكى، د نظام په عجائبو او د هغه د صنعت په محكموالي كې متفكر او متأمل انسان دې نتيجي ته رسيږي چې كائنات د يوه واحد نظام په مطابق سير او حركت كوي، د ټولو اجزاوو ترمنځ يې كامل نظم او نسق وجود لري، او دغه ثابت او مستحكم نظام په الهي صنع باندې واضح او صريح

<sup>1.</sup> د البقره سورت، ۱۹۳–۱۹۴ آیتونه.

دوهم څپرکي الله جل جلاله

دلالت کوي چې دغه کارونه د واحد، حکېم او عليم ذات تر ارادې او مشيت لاندې صورت مومي په دې مورد کې الله تعالیٰ داسې فرمايي:

# «مَّا تَرَىٰ فِي خَلِّقِ ٱلرَّحَمُٰنِ مِن تَفَوُّتٍ ۗ ١٠.

ترجمه: (نه وينئ د رحمن په خلقت کې توپير «خلل»).

يه بل مبارك آيت كي فرمايي: «أُمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ أَن تُلْبِتُواْ شَجَرَهَآ السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةِ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُلْبِتُواْ شَجَرَهَآ السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةِ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُلْبِتُواْ شَجَرَهَآ أَنْهَراً أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلَ هُمْ قَوْمٌ يُعَدِلُونَ فَي أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهَراً وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهَراً وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهُراً وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهُراً وَجَعَلَ فَلَا رَوْسِي وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ أَبَلَ أَكُثُرُهُمْ لَا وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْلَهَ مَّعَ ٱللَّهِ مَّعَ ٱللَّهِ أَبَلَ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْدَلُونَ فَي اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

ترجمه: بلکه هغه څوک بهتر دی چې پیدا کړي یې دي آسمانونه او ځمکه او نازلي کړي ئې دي له آسمانه اوبه پس زرغون کړل مونږ په دغو اوبو سره باغونه خاوندان د رونق او ښایست، نه دی کېدونکی له تاسې دا (کار) چې زرغوني کړئ تاسې ونی د هغو. آیا شته له الله سره بل معبود؟ (نه نشته) بلکه دغه داسې قوم دی چې ډډه کوي (له توحید نه) بلکه هغه څوک غوره دی چې ګرځولي یې ده ځمکه ځای د قرار او ګرځولی ئې دی په منځ د ځمکې کې نهرونه او ګرځولي یې دي ځمکې ته لوړ غرونه او ګرځولي یې دې د دوو بحرونو په منځ کې پرده. آیا شته بل معبود له الله سره؟ (نه نشته) بلکه اکثر د مشرکانو نه پوهیږي.

د الملک سورت، ۳ آیت.

<sup>2.</sup> د النمل سورت، ۲۰–۲۱ آیتونه.

## ٣. د الله تعالىٰ په وحدانيت باندې په كائناتو كې د فساد د نشتوالي دليل:

دا يو حقيقت دى چې كښتۍ د ملاحانو د رئيس په دستور په حركت راځي او كه د هغو شمير زيات شي د كښتۍ اداره د اضطراب او ناآرامۍ سره مخ كېږي او غرقيږي، په همدې شان د يوه لښكر لپاره يو قوماندان او سر لښكر مناسب دى همدارنګه مدرسه، فابريكه او فاميل ور باندې قياس كړئ. الله تعالىٰ په دې اړه فرمايي:

# «لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَاهِأَ أَلِلَّهُ لَفَسَدَتا ۚ فَشُبْحَىٰ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الْ

ترجمه: (که وای په آسمان او ځمکه کې معبودان، سوا د الله تعالیٰ نه، نو ضرور به تباه او فاسد شوي وای، پاکې الله لره چې مالک د عرش دی له هغه څه نه چې دوی یې بیانوي).

نو که د کائناتو لپاره دوه پیداکوونکې موجود وای، کائنات به هرو مرو د فساد سره مواجه شوي وای، دا له دې وجهې نه که دوی دواړه یو تر بله د کائناتو په خلقت کې سره متفق شوي وای، نو معنا به یې دا وه چې دوی یو او بل ته احتیاج او ضرورت درلودو حال دا چې الله او معبود بل چاته اړتیا او احتیاج نه لري، او که دوی په خلقت او اراده کې اختلاف کړي وای نو مخلوقات او کائنات به د فساد او نه استقرار سره مخ شوي وای، که په دې جهان کې په غیر د الله گل څخه دوه اله د عبادت مستحق وای او د هغوی اطاعت شوي وای، بیا به هم کائنات د فساد او تابودي سره مخ کېدل، نو په غیرد الله گل نه بل هیڅوک د عبادت وړ او تابودي سره مخ کېدل، نو په غیرد الله گل نه بل هیڅوک د عبادت وړ او مستحق نشي کېدای. د هغو آیتونو د جملی څخه چې الله تعالی د خپل وحدانیت لپاره په قرآن کریم کې د د لیل په توګه ذکر کړي دي، یوئي دغه مبارک آیت دی:

<sup>1.</sup> د الانبياء سورت، ۲۱-۲۲ آيتونه.

# «مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ ۚ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَا يَصِفُونَ إِلَهٍ أَإِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ .

ترجمه: نه دى نيولى الله هيڅ ولد او نشته بل معبود له ده سره (او كه بل معبود ورسره وى) نو په دې وخت كې خامخا بيولي به ؤ هر خداى هغه مخلوق چې پيداكړي يې ؤ خپل ځان ته او خامخا غلبه به كوله ځينې له دوى په ځينې نورو، پاكي ده الله ته له هغه څه چې دوى يې بيانوي.

په پورتني مبارک آيت کې دوه دليله موجود دي چې د آلهوو او معبودانو د تعدد دعوې بي اساسه او باطلوي.

<sup>1.</sup> د المؤمنون سورت، ۹۱ آیت.

<sup>2.</sup> مجد مكي، هماغه اثر، ص ۴۳-۴۴.

#### پوښتنې

- 1. د الله تعالیٰ الله د توحید معنی څه ده؟
- 2. د الله تعالى الله وحدانيت باندې، د خلقت دلالت په دليل سره واضح كرئ؟
- 3. د الله تعالیٰﷺ په وحدانیت باندې د کائناتو د نظام د یووالي دلالت په دلیل سره بیان کرئ؟
- 4. د الله تعالى ﷺ په وحدانيت باندې په كائناتو كې د فساد د نشتوالي دلالت سره له دليله شرح كرئ؟
- 5. په (ما اتخذ الله من ولد و ماكان معه من اله اذاً لذهب كل اله بما خلق ولَعَلاً بعضهم على بعض) مبارك آیت كې د الله تعالىٰ په وحدانیت باندې دوه دلیله موجود دي دغه دواړه دلیلونه د مبارك آیت د تفسیر په رڼا كې توضیح كړئ؟
- 6. که څوک ووايي چې د آلهوو د تعدد په حال کې د هغوی اتفاق ممکن دی د تاسی ځواب په دې مورد کی څه دی؟

دوهم څپرکی الله جل جلاله

## **دریم لوست** د توحید حقیقت

#### موخي:

- 1. ترڅو محصلين په خلقت او ملک کې د الله تعالىٰ په وحدانيت استدلال و کړای شي.
- د. محصلین به په عبادت، ذات، نومونو، صفاتو او افعالو کې د الله تعالی 2 وحدانیت توضیح کړای شي.
- 3. ترڅو محصلين د هغو قرآني آيتونو سره اشنا شي کوم چې د توحيد په مختلفو مواردو کې نازل شوي دي.

قرآن کریم د توحید حقیقت او ماهیت په مشرحه او تفصیلي توګه واضح کړې، دغه حقایق یې ټول په واضحه او روښانه توګه بیان کړي دي چې په لاندې ډول ور باندې بحث کیږي:

## ۱. په خلقت کې د الله تعالىٰ ﷺ توحيد او يووالي:

الله تعالیٰ هغه ذات دی چې یوازې ده ټول جهان پیداکړی او دا هم یو واقعیت دی چې خلقت او پیداکول د رزق او روزي رسولو، ژوندي کولو، فنا کولو او د تدبیر غوښتونکی دی.

نو الله پاک هم د انسان او هم د آسمانونو، ځمکې، څارويو، نباتاتو او د ټولو مخلوقاتو، خالق او پيدا کوونکي دی.

قرآنکريم د الهي خلقت ډولونه په ډيرو آيتونو کې په تفصيل سره ذکر کړي دي. دغه مطلب په اجمالي توګه د الله تعالیٰ په دې قول کې بيان شوي دي کوم چې فرمايي:

«ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ...» أَللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ...» أَ. تولو شيانو پيدا كوونكى دى.

د الزمر سورت، 62 آیت.

دوهم څپرکي **ايمان په الله جل جلاله** 

دا هم يو واضح حقيقت دى چې د الله تعالىٰ د مخلوق څخه هيڅوک دا دعوى نشي کولى چې هغه په آسمانو او ځمکه کې د يوې وړوکې ذرې پيدا کوونکى، يا روزي ورکوونکى او يا تدبير کوونکى دى. «وَمَا يَلْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ اَلَهُ عَلَى اَلْهُ عَلَى اَلْهُ عَلَى اَلْهُ عَلَى اَلْهُ عَلَى اَلْهُ عَلَى اَلْهُ اَو نشي کولي).

## ۲. په ملک کې د الله ﷺ توحید:

څرنګه چې يوازې الله تعالىٰ د ټولو مخلوقاتو خالق او پيداکوونکى دى نو په همدې شان د ټولو مخلوقاتو اصلي مالک او خاوند د الله تعالىٰ اقدس او بې مثاله ذات دى. الله تعالىٰ فرمايي: ﴿وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَشَرِيكُ فِي ٱلۡمُلَكِ ﴾ 2.

ترجمه: (او نشته هغه لره شريک په پادشاهي کې) دارنګه الله تعالیٰ فرمايي:

ترجمه: (الله تعالى لره د آسمانونو او ځمکې او د هغه څه چې په اسمانونو او ځمکه کې دي، پادشاهي ده، او هغه په هر څيز قادر دی) هر هغه څه چې د انسانانو په ملکېت او اختيار کې دي ده ټول د الله تعالىٰ تسخير، عطا او پيرزوينه ده، څرنګه چې الله تعالىٰ فرمايي: «وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَهُ ﴾.

ترجمه: (او مسخر کړي يې دی تاسې لپاره هغه څه چې په اسمانونو او ځمکه کې دي ټول د هغه له ذاته څخه).

څرنګه چې دغه مطلب واضح شو چې خلق کول او امر یوازې تر الله تعالیٰ پورې اختصاص لري، نو غیر د الله تعالیٰ څخه نه خالق او پیداکوونکی موجود دی او نه رازق او رزق ورکوونکی او نه د کارونو تدبیر کوونکی، نو ده مطلب لازم او واجبوي چې د

<sup>1.</sup> د الشعراء سورت، 211 آيت.

د الفرقان سورت، ۲ آیت.

<sup>3.</sup> د المائده سورت، ۱۲۰ آیت.

<sup>4.</sup> د الجاثيه سورت، ١٣ آيت.

دوهم څپرکی الله جل جلاله

مونږ زړونه يوازې او يوازې په الله تعالى پورې چې واحد او لا شريک ذات دى تعلق ولري او په هغه ذات اعتماد او توکل وکړو، خپل فقر او عجز يوازې هغه ته اظهار کړو، خپل مايحتاج او ضرورتونه له هغه نه وغواړو، ځکه خالق، روزي ور کوونکى، مالک او د مونږ د ټولو امورو او حالتونو متصرف يوازې الله تعالىٰ دى او بس.

## **۳.** په حکم، تشریع، قانون وضع کولو او په امر او نهی کې د الله تعالیٰ افراد او یوازېوالی:

څرنګه چې مخکې وویل شول چې الله تعالیٰ د مونږ انسانانو او د ټولو مخلوقاتو خالق او پیداکوونکی دی، نو د الله تعالیٰ خالقیت او مالکېت پر مونږ لازموي چې په هیڅ صورت او هیڅ وخت کې پرته د الله د حکم او فیصلې نه د بل حکم او فیصلي هڅه ونکړو پرته د الله نه د بل چا حکمیت او قضاوت و نه منو. الله تعالیٰ په دې اړه فرمایي: «أَفَغَیْرَ ٱللّهِ أَبْتَغی حَکَمًا وَهُوَ ٱلَّذِیّ أَنزَلَ إِلَیْکُمُ ٱلْکِتَبَ مُفَصَّلً $^{3}$ .

ترجمه: («ووایه» آیا پرته له الله نه طلب کړم بل څوک حکم «فیصله کوونکی» او حال دا دی چې هغه ذات نازل کړی تاسوته کتاب واضح). مطلب دا دی چې تواضع او اطاعت نه کول د هر حکم، امر، قانون، طرز العمل او مفکوري چې په هغو کې د الله تعالیٰ اذن او ارده مطرح نه وي، یو حتمی او ضروري امر دی.

نو په دې اساس هر څوک چې د ذکر شويو اموراتو څخه پرته له الله ﷺ نه او بل چاته يو امر تفويض کړي او هغه ته منقاد شي، او قبول يې کړي يقين او باور د وکړي چې يو حقيقت يې د توحيد د اساسي حقايقو څخه باطل او بې اثره ګرځولی دی. حکم کول، تشريع، قانو وضع کول او آيېن جوړول د واحد او لاشريک الله حق دی، الله تعالیٰ په دې مورد کې فرمايي: «إِن ٱلْحُکّمُ إِلّا لِلّهِ ۚ أَمَرَ أَلّا تَعۡبُدُوۤاْ إِلّاۤ إِيّاهُ ۗ » ٤.

ترجمه: نشته حكم كول مكر الله تعالىٰ لره، امر بي كړى چې عبادت مكوئ مكر الله تعالىٰ ته.

<sup>1.</sup> د الأنعام سورت، ۱۱۴ آيت.

د يوسف سورت، ۴۰ آيت.

دوهم څپرکي الله <mark>جل جلاله</mark>

## 4. په عبادت کې د الله تعالىٰ ﷺ افراد او يووالي:

څرنګه چې الله او لاشریک ذات، خالق، مالک، مشرع او قانون ګذار دی نو لازمه ده چې الله او عبادت هم یوازې او یوازې هغه ته وشي، ځکه عبادت او اطاعت د الله په بنده ګانو باندې د هغه مسلم حق دی، او همدغه موضوع (د الله عبادت او اطاعت) د ټولو انبیاوو او رسولانو علیهم السلام د دعوت اصل او اساس تشکېلوي الله تعالی فرمایی:

# « وَمَآ أَرۡسَلۡنَا مِن قَبۡلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيۤ إِلَيۡهِ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَهَ إِلَّآ أَناْ فَٱعۡبُدُونِ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

ترجمه: (او نه مې دي استولي مخکې له تا نه رسول مګر وحی مې کړې هغه ته چې نشته غیر له ما نه هیڅ معبود، نو د ما عبادت و کړئ) همدارنګه فرمایي:

# 

ترجمه: او نه مې دي پيداکړي جنيات او انسانان مګر د دې لپاره چې د ما عبادت وکړي. يعنې د تاسې نه عبادت غواړم نو په دې اساس يوازې او يوازې الله تعالىٰ په تنهايې سره د عبادت د ټولو انواعو او ډولونو لايق او مستحق دى، ظاهري وي لکه لمونځ، زکات، روژه او دعا، او يا باطني وي لکه: خوف، رجا او توکل.

<sup>1.</sup> د الانبياء سورت، 25 آيت.

د النساء سورت، ۳٦ آیت.

<sup>3.</sup> د الذاريات سورت، ٥٦ آيت.

## ۵. په نومونو، صفاتو او افعالو کې د الله تعالی وحدانیت.

الله ﷺ په خپل ذات کې شریک او سیال نه لري په نومونو، صفاتو او افعالو کې هم شریک نه لري، نو ثابتولی شو الله تعالیٰ ته هغه صفات چې خپله الله پاک ځان ته ثابت کړي دي، او نفي کوو له هغه نه داسې صفات چې په خپله یې له ځان څخه نفي کړي دي، پاک او منزه یې بولو د مخلوقات سره له مشابهت نه.

الله ﷺ خپل ذات په کماليه صفتونو چې ترده پورې مختص دی، توصيف کړي د الله صفتونه د مخلوق د صفتونو سره مماثلت او مشابهت نه لري، الله ﷺ فرمايي:

# «لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَشَى اللهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

ترجمه: (نشته په مثل د هغه هیڅ شي او هغه دی اوریدونکی او لیدونکی) نو په دې اساس الله تعالیٰ په ټولو صفتونو او فعلونو کې د مخلوقاتو سره له مشابهت او مماثلت څخه پاک او منزه دی. د هیڅ مخلوق لپاره ممکنه نه ده چې د هغه علم د الله تعالیٰ پر ذات باندې احاطه و کړي ولو که دغه مخلوق د الله په نزد ډیر لوړ مقام او منزلت هم ولري، لکه چې

الله فرمايي: «يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ١٠٠٠.

ترجمه: (پوهیږي په هغه چې په مخ کې د دوی دی او په هغه چې وروسته د دوی دی او «دوی» احاطه نشي کولی پر هغه د علم له جهته) الله تعالیٰ بیا فرمایي:

ترجمه: (نشي ليدای هغه سترګې او هغه سترګې ويني او هغه زيات مهربانه پوه دی) او کله چې مؤ منان خپل مايحتاج او ضرورتونه د الله تعالىٰ څخه غواړي د هغه اسماء الحسنى او عالى صفتونه وسيله ګرځوي، الله تعالىٰ په دې مورد کې داسې فرمايي:

<sup>1.</sup> مجد مكى، هماغه اثر، ص ٩٩.

<sup>2.</sup> د الشوري سورت، ۱۱ آيت.

<sup>3.</sup> د طه سورت، ۱۱ آیت.

<sup>4.</sup> د الأنعام سورت، ۱۰۴ آيت.

# «وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِمَا ۗ»1.

ترجمه: (او خدای لره شته نیک نومونه، طلب کړی له هغه څخه په دغه «نومونو»). همدارنګه فرمایي:

«هُو ٱللّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلّا هُو عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ هُو ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ هُو ٱللَّهُ اللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱللَّهُ الْمُعَيْمِنُ ٱللَّهُ الْمُعَيْمِنُ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْمُتَكِبِّرُ شَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَهُو ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْخَكِيمُ ﴿ اللّهُ الْمُصَوِّرُ لَلّهُ الْمُعَنِينُ ٱلْخَلِقُ ٱلْمَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَلهُ الْمُسَمَاءُ ٱلْحُسْنَى مَن يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوتِ وَٱلْأَرْضَ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْخَكِيمُ ﴿ اللّهُ اللّهُ الْمُحَالِقُ اللّهُ الْمُحَاءُ اللّهُ الْمُحَاءُ اللّهُ الْمُحَاءُ اللّهُ الْمُحَاءُ اللّهُ اللّهُ الْمُحَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُحَاءُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللهُ اللللللهُ الللهُ اللهُ ا

ترجمه: دغه الله هغه ذات دی چې نشته بل هیڅ معبود بر حق مګر خو هم دی «دی» عالم دی په غیب باندې او ښکاره، هغه دی ډیر مهربان او بارحم، الله هغه ذات دی چې نشته بل هیڅ معبود بر حق مګر خو هم دي دی یوازې پادشاه دی، پاک دی، سالم دی له ټولو عیبو څخه، امان ورکوونکی دی، شاهد حافظ دی، ښه زبردست دی، د ویرې خاوند دی د لویې څښتن دی، پاک ذات دی له هغو شیانو چې مشرکان یې ورسره شریکوي، دغه الله چې پیداکوونکی دی را ویستونکې دی، صورت ورکوونکی دی هم ده لره نومونه نیک دی په پاکې سره یې یادوی هر هغه څه چې په آسمانونو کې دي او ځمکه کې دي، همدغه الله ښه غالب دی ښه حکمت والا دی.

همدارنگه الله علا فرمايي: «هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ

ترجمه: (هغه دى مخ كې له ټولونه او وروسته له «فناد» ټولو څخه هغه دى ښكاره او هغه دى بكاره او هغه دى بكاره او هغه دى پټ او هغه پر هر څه عالم دى).

<sup>1.</sup> د الأعراف سورت، ۱۸۰ آيت.

د الحشر سورت، ۲۲-۲۲ آیتونه.

<sup>3.</sup> د الحديد سورت، ٣ آيت.

<mark>دوهم څپرکی الله جل جلاله</mark>

#### پوښتنې

1. قرآنکريم د توحيد حقايق په تفصيل سره واضح کړي دي، د هغو مهم حقايق بيان کړئ؟

- 2. په خلقت کې د الله تعالیٰ یوازېتوب څه معنیٰ لري او د خلقت غوښتنه څه ده؟
  - 3. الله تعالىٰ د ټولو شيانو حقيقي مالک دی د دغه مطلب دليل څه دی؟
- 4. په حکم او تشریع کې د الله د توحید معنیٰ څه ده؟ موضوع په دلیل سره روښانه کرئ؟
- ځيني ظاهري او باطني عبادتونه چې سرته رسول يې د الله په خاطر واجب دي
   ذکر کړئ او د هغو نومونه وواياست؟
  - 6. په نومونو او صفتونو کې د الله تعالیٰ د توحید معنیٰ واضحه کړئ؟
    - 7. د لاندې موضوعاتو دلايل وواياست؟
  - د الله تعالى عبادت د انبياوو او رسولانو د دعوت اساس تشكېلوي.
    - د الله تعالى صفتونه د مخلوق د صفتونو په شان نه دي.
- د الله تعالىٰ د مخلوقاتو څخه هیڅوک د الله تعالیٰ پر ذات باندې احاطه نشي کولی.
  - په حکم او تشریع کې د الله توحید واجب دی.



## **لومړی لوست** شرک او د هغه اشکال

#### موخي:

- 1. محصلین باید: د الله تعالیٰ په ذات، صفتونو، افعالو او عبادت کې شرک بیان کړای شي.
- 2. محصلان بايد د شرک د ډول ډول اشکالو سره آشنا شي لکه د بتانو، سماوي اجرامو، ملائکو، جنياتو، انبياوو عليهم السلام، احبارو، راهبانو، طاغوت او د هوا او هوس عبادت.
  - 3. محصلان باید په دغه مورد کی د قرآنی نصوصو سره آشنا شی.

په ډيرو پخوانيو زمانو کې ځيني خلک د توحيد څخه چې د انبياوو عليهم السلام د بعثت اصل او اساس تشکېلوي، ګمراه شول او په غلطه لار روان شول، پرته له الله تعالىٰ څخه يې د ډول، ډول معبودانو او آلهوو عبادت وکړ د مثال په توګه د نوح عليه السلام قوم د وَد سواع، يغوث، يعوق او د نسر عبادت کاوه د ابراهيم السلام قوم د اصنامو او بتانو عبادت وکړ، پخوانيو مصريانو د خوسکې عبادت کاوه، هندوانو د غوايه او خوسکې عبادت ځان ته اختيار کړی وه، د سبأ خلکو د لمر عبادت ځان ته اختيار کړی وه، صابئيانو د ستوريو عبادت کاوه، مجوسيان آتش پرست وو، عربو د او ثانو او د هغو تيږو عبادت کاوه چې دوی به په خپلو لاسونو تراشلي.

نصاراوو عیسیٰ الگیالاً، د هغه مور، احبار او راهبان په الوهیت قبول کړی وو، عبادت او پرستش به یې کاوه. دوی ټول مشرکان وو ځکه دوی یوازې د الله ﷺ چې پرته له ده بل هیڅوک د عبادت لایق او مستحق نه دی، عبادت نه کاوه. 1

<sup>1.</sup> محمد بن ابي العز الحنفي. شرح العقيدة الطحاوية: پيښور، رشيديه، ١٩٩٣، ص ١٦-١٧.

#### د شرک تعریف:

شرک د توحید ضد دی او عبارت دی له: د الله تعالیٰ سره شریک نیول دي په ذات یا صفاتو، یا افعالو او یا په عبادت کی.

#### په ذات کې د شرک مفهوم:

د الله تعالىٰ سره په ذات كې د شرك مفهوم دا دى چې انسان په دې عقيده او باور وي چې د الله تعالىٰ ذات د مخلوق د ذات په شان دى لكه چې د مجسموو فرقه په همدې عقيده ده.

### د شرک مفهوم په صفاتو کې:

په صفاتو کې د شرک مفهوم دا دی چې انسان د الله تعالیٰ ځیني صفتونه د هغه مخلوق ته ثابت کړي.

## **په افعالو کې د شرک مفهوم:**

د الله تعالیٰ سره په افعالو کې شریک پیدا کول دا مفهوم لري چې یو څوک عقیده ولري چې د الله د مخلوقاتو څخه یو مخلوق د مثال په توګه روزي رسان کېدای شي او یا په کائناتو کې د الله تعالیٰ په شان تصرف کولی شي.

### په عبادت کې د شرک مفهوم:

په عبادت او پرستش کې د شرک مفهوم دا دی چې څوک پرته د الله ﷺ نه د بل شي او يا د بل کس عبادت و کړي، او يا يې د غسي تعظيم و کړي څرنګه چې د الله تعظيم کېږي. يا پرته له الله څخه د بل کس سره دغسې محبت و کړي لکه څنګه يې چې د الله سره کوي. د اسلام مقدس دين خلک د شرک د ټولو اشکالو او انواعو څخه بيرولي او منع کړي دي او شرک يې په کلي تو ګه ممنو ع ګرځولی دی. 1

<sup>1.</sup> مجد مكي، هماغه اثر، ص ٥٣.

## د شرک ځيني شکلونه:

#### ۱. د اصنامو (بتانو) پرستش:

اصنام هغه تمثالونه او مجمسې دي چې پرته د الله ﷺ نه يې عبادت او پرستش کېږي، مشرکېنو به د اصنامو او اوثانو عبادت کاوه قرآنکريم مسلمانان د هغو د عبادت نه بيرولي او داسې فرمايي: «فَٱجۡتَنِبُواْ ٱلرِّحۡسَ مِنَ ٱلْأَوۡتَىٰن»1.

ترجمه: (پرهيز وكړئ د بتانو د پليدى نه) همدارنګه هغوى يې په دغسې صفاتو متصف كړي دي ترڅو خلک له هغو نه نفرت او انزجار وكړي او له عبادت څخه يې ليرې شي په دې اړه يې د ابراهيم خليل الله د قيصي استدلال ذكر كړي او داسې فرمايي: «يَأَبَتِّ لِمَ تَعۡبُدُ مَا لَا يَسۡمَعُ وَلَا يُبۡصِرُ وَلَا يُغۡنِي عَنكَ شَيْاً هَي، 2.

ترجمه: (ای پلاره ولې عبادت کوی د هغه څه چې نه اوري او نه ویني او نه دفع کوي له تا څخه هیڅ شی).

#### ۲. د لمر، سپوږمۍ او ستوريو عبادت:

الله تعالیٰ د هغو کسانو د اعمالو دردولو په خاطر چې د لمر، سپوږمۍ او ستوريو عبادت يې کاوه، داسې فرمايي: ﴿وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّنجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ ٤٠٠ . وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمَر وَٱلنُّنجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ ٤٠٠ . ترجمه: (او پيدا کړي يې دي لمر، سپوږمۍ او ستوري مسخر کړل شوي دده په امر سره). همدارنګه خلک يې د هغو د عبادت او دوی ته د سجدې کولو څخه منع کړي او داسې فرمايي: ﴿لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِی خَلَقَهُر بَ ﴾

<sup>1.</sup> د الحج سورت، ۳۰ آیت.

<sup>2.</sup> د مريم سورت، ۴۲ آيت.

د الاعراف سورت، ۵۴ آیت.

د فصلت سورت، ۳۷ آیت.

ترجمه: (سجده مه كوئ لمر او سپوږمۍ ته، او سجده وكړئ الله تعالىٰ ته چې پيدا كړي يې دي دغه شيان).

## ۳. د ملائکو او جنیاتو عبادت:

مشركېنو ملائكې او جنيات د الله تعالىٰ سره شريك ګرځول او د هغو عبادت به يې كاوه، الله تعالىٰﷺ په دې اړه فرمايي: «وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَآءَ ٱلِّجِنَّ» 1.

ترجمه: (او و کرځول دوی له الله تعالیٰ سره شریکان له جنیاتو څخه). همدارنګه الله تعالیٰ فرمایی:

«وَيَوْمَ تَحَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِهِكَةِ أَهَتَوُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعَبُدُونَ ﴿ قَالُواْ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

ترجمه: (او په هغه ورځ چې جمع کړي «الله» دوی ټول، بیا به ووایي ملائکو ته آیا دوی تاسو ته عبادت کاوه؟ وبه وایي «ملائکې» پاکې ده تاته، ته یې مولې زمونږ بې له دوی نه بلکه وو دوی چې عبادت به یې کاوه د پیریانو شیطانانو او زیاتره د دوی پر دغو «پیریانو» مؤمنان وو) یعنې شیطانانو دوی ته د ملائکو عبادت مزین کړی و داسې چې صورتونه او شکلونه یې دوی ته ښکاره کړي وو، ګویا چې دغه شکلونه او صورتونه د ملائکو دي بیا یې دوی د ملائکو عبادت ته را دعوت کول، دوی د شیطانانو متابعت وکړ او د هغو په عبادت یې پیل کړ د دوی متابعت له شیطانانو څخه عبادت تلقی شو.

#### 4. د انبياوو عليهم السلام عبادت:

كېداى شي چې د انبياوو عليهم السلام د عبادت لپاره حضرت عيسى او حضرت عزير عليهما السلام ذكر كړو چې يهودانو او نصاراوو، د دوى دواړه د الله تعالى زامن بلل او د دوى عبادت به يې كاوه، الله تعالى په دې هكله داسې فرمايي:

<sup>1.</sup> د الانعام سورت، ١٠٥ آيت.

<sup>2.</sup> د سبا سورت، ۴۰-۴۹ آیتونه.

«وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنَ ٱللَّهِ أَنْ اللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنَ ٱللَّهُ أَنَىٰ بِأَفْوَ هِهِمْ أَلَّ يُضَهِّونَ قَوْلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبْلُ أَ قَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ أَ أَنَىٰ بِأَفْوَ هِهِمْ أَلَى يُخْوَلُوا مِن قَبْلُ أَ قَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ أَ أَنَىٰ يُؤْفَ هُورَ فَي اللَّهُ اللَّهُ أَلَيْ اللَّهُ أَلَيْ اللَّهُ اللَّلَالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ ال

ترجمه: (او وايي يهودان چې عزير د الله زوى دى او وايي نصرانيان چې مسيح زوى د الله دى دغه بيكاره وينا د دوى ده په خولو خپلو سره، مشابه ده (خبره) د دوى له خبرو د هغو كسانو سره چې كافران شوي وو پخوا هلاك كړي دوى، الله چې څرنګه ګرځولي شوي دي دوى «له سمې لارې څخه»).

په بل آيت کې الله تعالىٰ فرمايي:

«لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوۤاْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ ۗ»2.

ترجمه: په تحقیق کافر شول هغه کسان چې وایي، الله، مسیح د مریمی زوی دی.

#### ۵. د احبارو (علماوو) او رهبانو (عابدانو) عبادت:

<sup>1.</sup> د التوبة سورت، ۳۰ آيت.

<sup>2.</sup> د المائدة سورت، ٧٢ آيت.

<sup>3.</sup> د التوبة سورت، ۳۱ آيت.

ترجمه: (نيولى دي دوى «كتابيانو» عالمان خپل او عابدان خپل، خدايان بې له الله او مسيح زوى د مريمى، حال دا چې امر نه دى شوي دوى ته، مګر د دې چې عبادت و كړ دوى ديوه معبود چې نشته هيڅ بر حق معبود مګر هم دى دى پاكې ده الله لره له هغه شي نه چې شريكوي يې دوى د الله سره).

حضرت محمد  $\frac{1}{2}$  د احبارو او رهبانو د نيولو مفهوم د خدايانو په توګه لکه چې عدى بن حاتم ورته وويل: (إنهم لم يعبدوهم) يعنې دوى د هغو عبادت نه کاوه، داسې توضيح کړ: بلکه دوى حرام ګرځول پر هغوى باندې حلال شيان او حلال يې ګرځول دوى ته حرام او کتابيانو د احبارو او رهبانو په دغه تحليل او تحريم کې پيروي کوله نو دغه کار (په تحليل او تحريم کې د احبارو او رهبانو پيروي) د اهل کتابو عبادت بلل کېږي احبارو او رهبانو ته.  $\frac{1}{2}$ 

#### ۶. د طاغوت عبادت:

د طاغوت تعریف: د طاغوت کلمه د طغیان نه اخیستل شوې ده، او د طغیان معنی د حد نه تجاوز کول دي، د طاغوت په اصطلاحي معنی کې د سلفو نظریې او تعبیرونه، متفاوت او مختلف دي. حضرت عمرالگی وایې: طاغوت شیطان دی. حضرت جابرالگی وایي: طواغیت کاهنان دی چې شیطانان ورباندې نازلیږي. امام مالک رحمة الله علیه ویلي دی چې ټول هغه شیان چې ما سوا د الله تعالی نه یې عبادت کېږي طواغیت بلل کېږي.

ځيني عالمانو د طاغوت تعريف داسې کړي دی: هر هغه معبود چې ما سوا د الله نه يې چې په هر ډول عبادت، پرستش وشي او د عبادت کوونکو د عبادت نه انکارونه

<sup>1.</sup> ترمذي: (۳۰۵۹).

کړي هغه ته طاغوت ویل کېږي. «او د عبادت کوونکو د عبادت نه انکار ونه کړي» قید د دې په خاطر دی ترڅو ملائکې، انبیاء او صالحین د طاغوت د تعریف نه خار ج شي، ځکه هغوی د خلکو د عبادت نه چې دوی ته یې کړي منکر دی او رضایت ورباندې نه لري. نو دوی ته طاغوت نه ویل کېږي، ځکه دوی خپل برائت او بیزاري له هغو نه اعلان کړي ده او د هغوی کار یې بد او ناروا بللی او په یقین سره د ټولو انبیاوو او رسولانو علیهم السلام اعلان خپلو امتیانو ته په دې شان و:

# «أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ» أَ

ترجمه: (چې عبادت وکړئ الله ته او پرهيز وکړئ له بتانو څخه).

همدارنګه الله تعالیٰ فرمایی:

«وَٱلَّذِينَ ٱجۡتَنَبُواْ ٱلطَّغُوتَ أَن يَعۡبُدُوهَا وَأَنَابُوۤاْ إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلۡبُشۡرَىٰ »2.

«فَمَن يَكُفُرْ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِن بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسۡتَمۡسَكَ بِٱلْغُرُوة ٱلْوُتْقَىٰ ...»3.

ترجمه: (پس هر څوک چې منکر شو له بتانو او ايمان يې راوړ په الله باندې نو په تحقيق سره يې ټينګه نيولي ده رسمي محکمه کړل شوي).

<sup>1.</sup> د النحل سورت، ٣٦ آيت.

<sup>2.</sup> د الزمر سورت، ۱۷ آیت.

<sup>3.</sup> د البقرة سورت، ۲۵٦ آيت.

#### ٧. د هوا او هوس عبادت:

هوي ميل او محبت ته ويل كېږي، څوک چې د هوي او هوس پرستش كوي هغه ترجيح وركوي څه ته چې نفس هغه ته ميلان كوي او هغه د الله د عبادت او اطاعت نه غوره و بولي، په همدې سبب سړي د خپلو هيلو تابع تحرځي د نفس د رغبتونو او شهوتونو عبادت كوونكې كېږي، د الله عبادت پريږدي<sup>1</sup>، الله پاک په دې مورد كې فرمايي: «أَرَءَيْتَ مَن ٱخَّنَدُ إِلَىهَهُ هَوَلهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً

ترجمه: «آیا و دلید هغه څوک چې نیولي یې دی الله خپل د خپل نفس هوي آیا ته به په ده باندې وکېل او ساتونکی وې؟» او بیا فرمایي:

«أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىٰهَهُ وهُولهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ» 3

ترجمه: (آیا ویني ته هغه څوک چې نیولي وي ده معبود خپل آرزو «د نفس» خپل او ګمراه کړوي دی الله پاک په علم باندې).

<sup>1.</sup> مجد مكى: هماغه اثر، ص ٥٩.

<sup>2.</sup> د الفرقان سورت، ۴۳ آیت.

<sup>3.</sup> د الجاثية سورت، ٢٣ آيت.

#### پوښتنې

- 1. شرک تعریف کرئ؟
- 2. د شرک د شکلونو نه د پنځو شکلو نومونه ذکر کړئ؟
- 3. د احبارو او رهبانو د عبادت څرنګوالي سره له دلیله واضح کړئ؟
- 4. د طاغوت معنى څه ده؟ د مؤ منانو موقف د هغه په مقابل كې څه ډول دى، مطلب سره له دليله روښانه كرئ؟
  - 5. د هوي معنى څه ده؟ په هغه كې شرک څنګه واقع كېږي؟
    - 6. لاندې جملي تکميل کړئ؟
  - الله تعالىٰ د اصنامو د عبادت كوونكو د فعل درد په خاطر ويلي
     دى:.....
  - او د لمر، سپوږمۍ او ستوريو د عبادت کوونکو په باره کې يې داسې ويلي دي: ......دي:

# **دوهم لوست** د شرک ډولونه او اقسام

<u>په دوو درسي ساعتونو کې دې تدريس شي.</u>

#### موخي:

- 1. محصلان باید د اکبر شرک ډولونه لکه ظاهر جلي شرک او باطن حفي شرک بیان کړای شي.
- 2. محصلان باید د اصغر شرک ډولونه لکه ظاهر جلي شرک او یا باطن حفي شرک توضیح کړای شي.
  - 3. محصلان بايد په دغه مواردو کې د نقلي دلايلو په راوړلو وتوانيري.

#### شرک په دوه ډوله دی: اکبر شرک او اصغر شرک.

#### لومري: اكبر شرك:

اكبر شرك په دوه ډوله دي: ظاهر «جلي» او باطن «خفي»:

#### 1. اکبر جلی شرک:

اکبر جلي يا ظاهر شرک، عبادت کول د يوه معبود او يا د معبودانو دی د الله الله سره، برابره ده چې آلهه او معبودان کواکب او ستوري وي لکه لمر او سپوږمی، يا جمادات وي لکه بتان، تيرې، او يا حيوانات وي لکه خوسکی او غويی او يا انسانان وي لکه

فرعون او د هغه په څیر نور یا پادشاهان وي چې دوی په خپله د الوهیت مدعیان وو، او یا یې نور خلک په الوهیت باندې قایل او معترف وي، په همدې شان (بودا) او مسیح (عیسیٰ بن مریم) علیه السلام او یا غیبي مخلوقات وي لکه ملائکې، جنیات او شیطانان.

#### ۲. اکبر خفی شرک:

اکبر خفي یا باطني شرک هغه دی چې د اکثریت خلکو له دید او لیدو څخه پټ او مخفي وي، همدا سبب دی چې ډیر خلک پرته له دې چې پوه شي چې کوم عمل یې د عقیدې او توحید خلاف سرته رسولی او که نه، په هغه کې واقع کېږي، آن تردې چې د ځینې مسلمانانو په کارونو کې ځای پر ځای او مخفي شوي وي، او په ټولنه کې داسې خپور وي چې څوک یې په شرکوالي هم اعتراف نه کوي او د عادت په څیر څرګند شوي وي، پرته له دې چې دوی و پوهیږي چې دغه عمل د عقیدې او توحید خلاف دی.

#### د اکبر خفی شرک مثالونه:

# «وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ أَهُ ١٠.

ترجمه: مه غواړه پرته له الله ﷺ نه هيڅ شي چې نفع او زيان نه رسوي تا ته. ب: پرته له الله ﷺ نه د مشرع په توګه بل څوک غوره کول:

<sup>1.</sup> د يونس سورت، ١٠٦ آيت.

ځکه تشریع او آیېن جوړول د واحد او لاشریک الله حق دی نو څوک چې پرته له الله ﷺ نه بل څوک د مشرع په توګه ونیسي، نو پوره باور او یقین د وکړي چې هغه یې رب او معبود خپل ګرځولی او د الله تعالیٰ سره یې شریک کړي دی، الله تعالیٰ په دې اړه داسې فرمایي: «أُمَّ لَهُمَ شُرَكَتَوُا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّینِ مَا لَمْ یَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ» .

ترجمه: (آیا دوی لره شریکان دي چې وضع کړي یې دي دوی ته له دین څخه هغه څه چې اجازه نه ده کړیې په هغه باندې الله). همدارنګه الله فرمایي:

# «وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشْرِكُونَ ﴿ ) . \* ( وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشْرِكُونَ

ترجمه: (که مو اطاعت وکړ له دوی څخه په تحقیق تاسې مشرکېن یاست) په داسې حال کې چې د الله څ حکم د هغو کسانو په مورد کې چې ماسوا د الله نه بل څوک د مشرع په توګه غوره کړي او د هغو د تشریع او حکم نه چې د الله تعالی اراده نه وي ورباندې شوې متابعت و کړي، داسې وي، پس د هغو کسانو حال به څرنګه وي چې د الله سره د سیالي دعوي لري او خپل ځان ته د حکم او تشریع چې د الله تعالی د کړنو څخه دی، حق ورکوي؟

#### دوهم: اصغر شرك:

اصغر شرک وروسته له اکبر شرک نه په دوهمه درجه کې قرار لري، دغه شرک د ملت او د اسلام د دین څخه د وتلو باعث نه ګرځي، خو د توحید په نقصان کې اساسي او مهم رول لري، د سړي په ایمان کې خلل راولي او د اکبر شرک دپاره وسیله ګرځي، د الله تعالیٰ په نزد د کبیره ګناهونو څخه بلل کېږي.

<sup>1.</sup> د الشوری سورت، ۲۱ آیت.

<sup>2.</sup> د الانعام سورت، ۱۲۱ آیت.

اصغر شرک هم دوه ډوله دی: جلي (ظاهر)، خفي يا باطني:

#### 1. اصغر جلی شرک:

د اصغر ظاهر يا جلى شرك مثالونه په لاندې ډول دي:

قسم خوړل په نبي او يا په انبياوو عليهم السلام او يا قسم خوړل په كعبه شريفه، په وطن يا په شرق، يا په پلرونو او نيكونو باندې قسم خوړل او يا قسم كول په نورو مخلوقاتو باندې، له حضرت محمد نه روايت دى چې فرمايلي دي: «و من حلف بغير الله فقد كفر او اشرك»  $^{1}$ 

ترجمه: (او څوک چې پرته له الله ﷺ نه په بل شي قسم وکړي يقيناً کافر او يا مشرک ګرځي) دا له دې کبله چې په قسم کې د (مقسم به) يعنې د هغه شي چې قسم ورباندې خوړل شوي، تعظيم کېږي، حال دا چې د تعظيم مستحق او لايق يوازې او يوازې الله ﷺ دی او بس.

په اصغر ظاهر شرک کې هغه الفاظ هم شامل دی کوم چې په هغو کې د شرک اشتباه او الله تعالیٰ ته بې ادبي موجوده وي، ددغه ډول شرک مثالونه ډیر زیات دی له هغو جملی نه خپل ځان د الله تعالیٰ په نومونو باندې نومول او یا نوم ایښودل په هغو شیانو چې پرته له الله ﷺ نه بل چا ته نه ښایي، لکه نوم ایښودل په ملک الاملاک او کنیه ایښودل په (ابې الحکم) یا نوم ایښودل په هغو نومونو چې د غیر الله بنده کمي ته یې اضافت شوي وي، لکه عبدالکعبة، عبدالنبي او داسې نور.

## 2. اصغر خفي شرك:

اصغر خفي يا باطني هغه شرک دی چې د ارادې او نيت سره تړاو لري لکه رياء کاري او سمعت لکه يو څوک چې يو عمل چې هغه الله تعالی ته د تقرب په خاطر سرته رسيږي خو د ده اراده او نيت پکې دا وي چې خلک د ده توصيف او تمجيد

<sup>1.</sup> امام ترمذی په کتاب النذور و الایمان کې روایت کړي ۱۵۳۵.

وکړي د مثال په توګه يو سړی يو کار په ډير ښه شکل او ښه طريقه اداء کړي او يا خلکو ته صدقه او خيرات ورکړي، خو نيت او اراده يې دا وي چې خلک يې توصيف وکړي او يا د قرآن کريم په تلاوت کې خوش آوازي وکړي خو هدف يې د الله رضاء نه وي بلکه مقصد يې خلکو ته د ځان ښودل وي تر څو هغوی يې توصيف وکړي.

رياء د هغو کبيره او قلبي ګناهو څخه ده چې ضرريې د سړي ځان او عمل ته راجع کېږي. ځکه د اسلام مقدس دين په هغه اندازه چې د عمل سبب، باعث او هدف ته يې توجه او پاملرنه کړې ده په هغه اندازه يې خپله عمل ته نه ده کړې. کله چې انسان د يوه مخلوق تزوير او فريبکاري د بل هم جنس مخلوق سره ډير سخت او ناوړه جرم بولي، نو د يوه مخلوق او بنده تزوير او مکر د خپل خالق او پيداکوونکي سره به څه حکم ولري؟ واضح او روښانه ده چې د بنده او مخلوق تزوير د الله او خالق سره له هغه تزوير څخه چې بنده يې د بل بنده او مخلوق سره کوي ډير زيات بد او شنيع دي. د رياء کوونکې کار او عمل د دوهم ډول شرک څخه حسابيږي، ځکه دی خپل عمل په دې خاطر سرته رسوي چې خلک د ده عمل وګوري او فکر و کړي چې د الله د رضا لپاره يې کړی دی په داسې حال کې چې مقصديې د الله رضا نه وي. او له دې نه به لپاره يې کړی دی په داسې حال کې چې مقصديې د الله رضا نه وي. او له دې نه به اسرار ښکاره او روښانه شي رياء کار به په عام محضر کې شرمنده او رسوا کړي په حديث شريف کې راغلي چې «من سمع سمع الله به ومن يرائي يرائي الله به» أ.

ترجمه: څوک چې خپل عمل د خلکو لپاره ښکاره کړي، الله الله به دده فاسد نيت د قيامت په ورځ خلکو ته ور څرګند کړي او څوک چې په رياء سره خپل عمل ښکاره کړي الله پاک به ټولو خلائقو ته د ده فاسد نيت ښکاره او رسوا کړي.

<sup>1.</sup> دغه حديث امام بخارى رحمة الله عليه او امام مسلم رحمة الله عليه روايت كړى دى.

د اسلام ستر پيغمبر حضرت محمد خلک د اصغر شرک څخه بيرولي او داسې فرمايي: «ان اخوف ما اخاف عليكم: الشرك الاصغر يا رسول الله؟ قال: الرياء»1.

ترجمه: له هغه څه نه چې د تاسې په مورد کې ډير بيريږم هغه اصغر شرک دی اصحابو وويل: ای د الله رسوله: اصغر شرک کوم دې؟ ده وفرمايل: هغه رياء ده.

## د اکبر او اصغر شرک په منځ کې فرق:

د اکبر او اصغر شرک په منځ کې زيات فرقونه موجود دي چې مهم فرقونه يې په لاندې ډول دي:

- 1. اكبر شرك له دين څخه د اخراج باعث ګوځي، خو اصغر شرک د هغه باعث نه كېږي.
- 2. اكبر شرك ټول حسنه عملونه حبطه او باطلوي خو اصغر شرك ټول حسنه عملونه نه باطلوي يوازې هغه عمل باطلوي چې رياء ورسره مل ده.
- 3. اکبر شرک هغه کس چې په هغه باندې ملوث وي که چېرته پرته له توبې څخه مړ شي د ابد لپاره د دوزخ مستحق ګرځوي، خو اصغر شرک د غسي نه دی بلکه وروسته له يوې مودې څخه له دوزخ نه خارجيږي.²

مؤ من انسان مكلف دى چې د شرک د دواړو ډولونو څخه (اكبر او اصغر) ځان وژغورى او له هغو نه بيره و كړي او ځان تړي وساتي، اصغر شرک كم ونه بولي ځكه كله ناكله انسان اصغر شرک لويه ګناه نه بولي خو د وخت په تيريدو هغه باعث كېږي چې انسان اكبر شرک ته ور داخل كړي، حضرت محمد خلک له هغه شرک څخه چې له دوى نه مخفي او پټ دى بيرولي دي او داسې فرمايي: «اتقوا هذا

<sup>1.</sup> امام احمد او طبرانی روایت کړی دی.

<sup>2.</sup> مجد مكى: هماغه اثر، ص ٦٦.

الشرك فا نه أخفي من دبيت النمل فقولوا: اللهم انا نعوذبك من أن نشرك بك شيئاً نعلمه و نستغفرك لما لا نعلمه  $^1$ .

ترجمه: له دغه شرک نه پرهيز وکړئ، هغه د ميږی د تګ نه هم خفي او پټ دی، اصحابو پوښتنه وکړه چې ای د الله رسوله! څرنګه له هغه و بيريږو په داسې حال کې چې هغه د ميږي له رفتار نه هم مخفي دی؟ د الله رسول وفرمايل: ووايئ: ای الله پناه غواړو په تا باندې له دې چې شريک ونيسو له تا سره هغه شي چې ورباندې پوهيږو او مونږ ته مغفرت وکړه له هغه څه چې نه ورباندې پوهيږو.

<sup>1.</sup> دغه حدیث احمد او طبراني روایت کړی دی.

#### پوښتنې

- 1. د شرک ډولونه کوم دي، د هغو نومونه ذکر کړئ؟
- 2. که يو څوک عقيده ولري چې پرته له الله تعالىٰ څخه د کائناتو متصرف بل څوک هم شته دي د هغه حکم څه دی؟
- 3. که يو څوک پرته له الله څخه بل څوک د مشرع په توګه قبول کړي د هغه حکم څه دی؟ مطلب په دليل او قاطع برهان سره واضح کړئ؟
- 4. هغه كسان چې پرته له الله نه په بل شي قسم كوي، د هغوى حكم څه دى؟ موضوع په دليل سره بيان كرئ؟
  - 5. د الله تعالىٰ په نومونو سره نومول څه حکم لري؟
- 6. د اکبر او اصغر شرک په منځ کې کوم مهم فرقونه چې موجود دی د هغو نومونه 6 ذکر کړئ؟

# **دریم لوست** د شرک ضررونه او مفاسد

#### موخي:

- 1. محصلان باید په مختلفو ابعادو کې د شرک په ضررونو او مفاسدو وپوهیږي او بیان یي کړای شي.
  - 2. محصلان باید د شرک په اخروي آثارو پوه او هغه به توضیح کړای شي.
    - 3. محصلان بايد په دغه مواردو كې د قرآنكريم په هداياتو پوه شي.

شرک د انسانانو په ټولنېز ژوند کې زيات مفاسد او زيانونه لري چې مهم زيانونه يې په لاندې ډول بيانيږی:

## ١. شرک ډير لوي ظلم دی:

شرک د مختلفو اړخونو او جهتونو له کبله، لوي ظلم حسابيږي: ځکه حقيقي ظلم پر ځان او پر بل چا باندې ظلم کول دی.

#### شرك حقيقي ظلم دي:

ځکه د ظلم حقیقي او اصلي مفهوم ایښودل د یوه شي دی په نامناسبه محل کې او څوک چې پرته له الله نه د بل شي عبادت کوي هغه خپل عبادت او پرستش په یوه غیر اصلي محل او ځای کې وضع کوي او هغه چا ته عبادت کوي چې د عبادت مستحق نه دی.

## شرک د مشرک پر ځان باندې هم ظلم دی:

ځکه مشرک د خپل عبادت په واسطه خپل ځان د بل مخلوق چې د ده په شان او يا له ده نه ښکته دی بنده ګرځوي په داسې حال کې چې اللهﷺ هغه آزاد او د کرامت خاوند پيداکړي دي.

#### شرک پر بل باندې هم ظلم دی:

ځکه څوک چې د الله سره چې شریک نه لري بل څوک شریک و ګرځوي په حقیقت کې پر هغه ظلم کوي ځکه د مخلوق لپاره په داسې څه قایلیږي چې هغه یې مستحق نه دی، نو له همدې کبله ده چې الله پاک فرمایي: «إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلَّمُ عَظِیمُ» أ. ترجمه: شرک ظلم دی لوي.

#### ۲. شرک د خرافاتو او بیهوده شیانو مصدر دی:

څوک چې پرته له الله تعالىٰ نه نور شيان لکه ستوري، جنيات او نور شيان په ژوند او کائناتو کې مؤ ثر وبولې، د دغسې کسانو عقل د هر ډول بيهوده او خرافي عمل او د هر د جال د تصديق لپاره مستعد او آماده کېږي، له همدې کبله ده چې د کاهنانو، فال ليدونکو، ساحرانو او نجوميانو چې د غيبې علم د عوي کوي، بازار توديږي، او خلک يې په ادعاګانو يقين کوي چې په پايله کې يوه خرافي ټولنه منځ ته راځي په داسې له خرافاتو، اهمال او بې پروايې نه ډکو ټولنو کې په تعويد کولو، په غير مأثورو داسې له خرافاتو، اهمال او بې پروايې نه ډکو ټولنو کې په تعويد کولو، په غير مأثورو الفاطو باندې دمولو، سحر او جادو او نورو شرک آميزه کارونو باندې اعتماد او توکل ورځ په ورځ زياتيږي او رواج مومي.

## **۳. شرک د بیرې او وهم مصدر دی:**

د هغو کسانو عقل چې خرافات قبلوي، په ناسمو، باطلو او بې اساسه شيانو باندې باور او يقين کوي، دغسې کسان د مختلفو جوانبو له خوا په بيره او ډار کې ژوند کوي، د باطلو خدايانو او آلهوو نه په خوف کې وي، د باطلو خدايانو له مجاورانونه په بيره کې وي، د خيالونو او وهمونو څخه چې د باطلو خدايانو مجاورانو د خلکو په منځ کې خپاره او رواج کړي دي په خوف او بيره کې وي نو همدغه سبب دی چې په هغو

د لقمان سورت، ۱۳ آیت.

ټولنو کې چې فضا او ماحول يې په شرک او خرافاتو باندې ملوث شوي وي، بد فالي، بد بيني، خوف، بې ځايه رعب او بيره خپريږي. الله تعالىٰﷺ په دې مورد کې فرمايي:

# «سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ بِمَآ أَشْرَكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلَ بِهِ سُلْطَنَاً ". أ

ترجمه: اوس د کافرانو په زړونو کې خوف آچوم په سبب د دې چې د الله تعالیٰ سره یې شریک ګرځولی هغه شی چې الله په هغه باندې دلیل او حجت نه دی نازل کړي.

#### 4. شرک د انسانیت لپاره د ذلت او اهانت سبب دی:

د شرک ټول شکلونه، مظاهر او ډولونه د انسانیت لپاره د خوارۍ، ذلت او اهانت سبب دی، ځکه هغه څوک چې په شرک ملوث وي، خپل ځان مکلف بولي ترڅو هغو مخلوقاتو او انسانانو ته عبادت او تواضع وکړي کوم چې هیڅ شي نشي پیداکولي، بلکه دوی هم خلق شوي دي، د خپلو ځانو لپاره هم د نفعې او ضرر رسولو، د مرګ او ژوند صلاحیت او توان نه لري.

﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِ . ﴾ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ ٱلرِّحُ فِي مَكَانِ سَحِيقِ ﴿ مَا لَا اللَّهُ مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ \* مُكَانٍ سَحِيقٍ ﴿ اللَّهِ مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

ترجمه: او هغه څوک چې د الله سره شریک و ګرځوي پس ګوندي د آسمان نه ځمکې ته را ولوید، بیا مرغه هغه وتښتاوه او یا باد په لیرې ځای کې واچاوه.

<sup>1.</sup> د آل عمران سورت، ۱۵۱ آیت.

<sup>2.</sup> د الحج سورت، ۳۱ آيت.

### **۵. شرک د انسان مثبت جوانب معطلوی:**

شرک د مفیدو او مثمرو کارونو د تأخیر او وروسته پاتی کېدو سبب کېږي او د انسان د مثبتو جوانبو د تعطیل باعث ګرځي، ځکه شرک دی چې خپلو یارانو او پیروانو ته توکل او په شفاعت کوونکو باندې اعتماد ور زده کوي، همدا سبب دی چې مشرکېن د مهلکو اعمالو او لویو ګناهانو مرتکب کېږي او عقیده لري چې آلهه، معبودان او بتان د الله په نزد د دوی شفاعت کوي.

د عربو مشركېنو هم د خپلو معبودانو او بتانو په رابطه او په الله باندې د هغوى د ازادي د نفوذ په هكله همدا ډول عقيده درلوده او الله تعالىٰ د هغوى په مورد كې داسى فرمايي:

﴿ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمۡ وَلَا يَنفَعُهُمۡ وَيَقُولُونَ هَنَوُلآ ءِ ثُولاً وَ لَهُ مُ وَلَا يَنفَعُهُمۡ وَيَقُولُونَ هَنَوُلآ ءِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ ۗ ﴾ 1.

ترجمه: او عبادت کوي دوی پرته د الله نه د هغه څه چې دوی ته ضرر او فايده نه رسوي او وايي چې دغه معبودان د مونږ شفاعت کوونکې دی د الله په نزد.

نصاري هم په همدې عقیده او باور دی همدا وجهه ده چې هر منکر د خپلې هوي او هوس مطلب سرته رسوي، او په دې ګمان دي چې د دوی خدای «مسیح علیه السلام» کله چې په صلیب و ځړول شو د ټولو ګناهانو او خپلو خطاګانو کفاره یې ورکړیې ده او د ټولو انسانانو فدیه یې اداء کړیې ده.

## **6. د شرک اخروي اثار:**

له دې ترمخه د شرک د نيوي آثار واضح او بيان شول، اوس د شرک هغه خطرناک آثار او پايلي چې انسان په آخرت کې ور سره مخ کېږي په لاندې ډولو بيا نوو:

د يونس سورت، ۱۸ آيت.

الف: شرک داسې ګناه ده چې اللهﷺ يې په هيځ صورت نه عفو کوي، مګر هغه څوک چې په شرک ملوث وي او په دنيا کې تائب شوي وي، الله تعالیٰ په دې مورد کې فرمايي:

«إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ

# فَقَدِ ٱفْتَرَى إِنَّمًا عَظِيمًا هَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ترجمه: بیشکه چې الله نه بښي دا چې شریک ونیول شي له الله سره او بښي هغه ګناه چې ښکته وي له شرک نه هغه چاته چې اراده وفرمایي او هر هغه څوک چې شریک ونیسي له الله سره نو په تحقیق سره افترایې کړه ګناه لویه.

ب: شرك ټول عملونه حبطه، باطل او نا بود وي، الله فرمايي:

# «وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَيْهُ ...

ترجمه: که شریک ونیسي دوی له الله سره ضائع شوي به وي له دوی نه هغه عمل چی دوی به کاوه.

ج: مشرک جنت ته له داخلدو محروم دي، او د دوزخ اور د ده ابدي ځای دی، لکه چې الله ﷺ فرمايي: «إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلهُ ٱلنَّارُ ۖ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴿ ﴾ .

ترجمه: بیشکه چا چې شریک ونیو له الله سره نو په تحقیق حرام کړي دی الله په ده باندې جنت او ځای د ده اور دی، او نشته ظالمانو ته هیڅ مدد کوونکي.

د النساء سورت، ۴۸ آیت.

د الانعام سورت، ۸۸ آیت.

د المائدة سورت، ۲۲ آیت.

#### پوښتنې

- 1. ولى شرك لوي ظلم دى؟
- 2. شرک د خرافاتو او د بیهوده کارونو مصدر دی، دغه موضوع په دلیل سره بیان کرئ؟
  - 3. شرک دوهم، بيري او ډار مصدر دی، دغه مطلب واضح کرئ؟
    - 4. شرک د انسان د اهانت باعث دی، دغه موضوع شرح کرئ؟
    - 5. د شرک د اخروي اثارو په هکله په دلايلو سره خبري و کړئ؟
  - 6. لاندېني دلايل تكميل كړئ او ووايئ چې په كوم شي دلالت كوي؟
    - (سنلقى في قلوب الذين كفروا.....
    - (و من يشرك بالله فكأنما .....
    - (ويعبدون من دون الله ......
    - (انه من یشرک بالله فقد .....

څلورم څپرکي

اسماء الحسني او د الله ﷺ د صفاتو تصنیف

# **لومړی لوست** د الله جل جلاله له وجود څخه د تعبير څرنگوالي

#### موخي:

- محصلان باید په اسم ذات او یا اسم اعظم باندې و پوهیږي او هغه به توضیح کړای شی.
- 2. محصلان باید بیان کړی چې د الله یادول په کومو نومونو او صفاتو جواز لري.

د الله تعالى الله تعالى الله تعالى باندې دلالت كوي اطلاق يې پرما سوا د الله دى، داسې اسم چې يوازې په الله تعالى باندې دلالت كوي اطلاق يې پرما سوا د الله تعالى باندې په هيڅ وجه جواز نه لري دغه اسم اعظم عبارت دى له «الله الله الله الله تعالى باندې په هيڅ وجه جواز نه لري دغه اسم اعظم عبارت دى له «الله الله تعالى د ذات او كماليه صفتونو په ثبوت دلالت كوي، يوازې دى د عبادت، جلال، عظمت او كبر يا لايق دى. «الله الله يعنې حقيقي معبود، مطلق وجود، مطلق كمال، مطلق ازلى او ابدي ذات.

طبري رحمة الله عليه د جلاله د لفظ «الله الله الله هكله وايي: «ذوا لألوهية و المعبودية على خلقه اجمعين». 2

طبرى رحمة الله عليه، سبويه او ابن قيم غوره بولي چې «الله الله عليه» مشتقي اسم دى او اصل يې «الإله» همزه يې حذفه شوه، يو لام په بل لام كې مدغم، او يو مشد د لام ترينه جوړ شوي دى.

<sup>1.</sup> اسد الله جاهدي، عقايد اسلامي، كابل د معارف وزارت، ١٣٦٧ هـــ ش، ص ١٠٢.

<sup>2.</sup> د طبری تفسیر، ۲۰/۲۰.

ځيني نحويېن چې له هغو جملې څخه خليل هم دی، وايې چې د «الله» اسم مشتقي اسم نه دی ځکه دغه اسم په مجرد ذات دلالت کوي او په داسې حقيقي وجود يې اطلاق کېږي چې د جلال او کمال په صفتونو موصوف دی.

د الله تعالى په اسم اعظم كې اختلاف موجود دى هغه اسم چې الله تعالى په هغه ياد شي او دهغه په واسطه د الله تعالى نه يو څه وغوښتل شي او الله تعالى هغه غوښتنه قبوله كړي، په دغسې اسم كې د علماوو اختلاف دى چې (۱۴) قولونو ته رسيږي. ځيني علماء د «الله» لفظ اسم اعظم بولي، ځيني نور د «الاحد» لفظ ته اسم اعظم وايي. او نورو عالمانو په ترتيب سره د «المنان»، «بديع السماوات والارض»، «ذوالجلال و الإكرام»، «لا اله الا الله»، «الحى القيوم»، او ... او ... د الله تعالى د اسم اعظم په حيث تعيبن كړي دي. 2

خو كوم څه چې د حضرت بريده په حديث كې راغلي دي بنايې چې هغه به راجح او غوره وي: د الله رسول د يوه چانه واوريدل چې هغه داسې فرمايي: الهم إنى اسئلك بأنى أشهد أنك أنت الله الأحد، الذى لم يلد و ليم يولد و لم يكن له كفواً احداً.

فقال رسول الله ﷺ: «لقد سألت الله باسمه الذى اذاسئل به اعطى، و اذادُعى به أجاب» وفي رواية «لقد سئلت الله باسمه الأعظم» أ.

<sup>1.</sup> فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، ص ١١.

مصطفى سعید الخن و محى الدین دیب مستو، العقیدة الاسلامیة، اركانها، حقایقها، مفسداتها. الطبعة السادسة دمشق، ۱۴۲۷ هـ ق، ص ۲۱۱ – ۲۱۱.

<sup>3.</sup> دغه حدیث ابو داود (۱۴۹۳)، ترمذی (۳۴۷۵)، ابن ماجه (۳۸۵۷) او حاکم په مستدرک کې (۴/۱) اخراج کړی دی.

نامه يوڅه ترې وغوښتل شي هغه ته يې وركوي او كه په هغه نوم خداى تعالى ﷺ ته دعا وكړل شي د هغې اجابت كوي». او په بل روايت كې راغلى: «په تحقيق چې الله تعالىٰ دى د هغه په اعظم نوم يادكړ».

الله تعالىٰ الله تعالىٰ د اسم اعظم «الله الله الله علاوه په نورو نومونو هم ياديږي، كوم چې په قرآن كريم او نبوي احاديثو كې ذكر شوي دي هغه نومونه چې ذكر يې په قرآن كريم او نبوي احاديثو كې نه دى شوي په هغو سره يې يادول جواز نه لري يعنې روانه ده چې الله تعالىٰ ته شجاع، عارف، موړ، سخي او داسې نور ووايو.

غيني نومونه چې نقصان، عيب او يا احتياج افاده كوي په هيڅ صورت د الله تعالىٰ په مورد كې نه استعماليږي. د الله تعالىٰ يادول په هغو نومونو چې د ده د عربې نومونو ترجمه ده جواز لري لكه لوي، مهربان، بينا، توانا، دانا او داسې نور. همدارنګه جواز لري چې د الله تعالىٰ د صفاتو د عربي مفاهيمو معناګانې استعمال كړو. ولو كه دغه صفتونه د الله تعالىٰ بلاكېفه صفتونه هم وي. مثلاً ووايو «د الله الله الله الله الله عليه نه يوازې د الله تعالىٰ د بلاكېفه «يد» صفت په هكله منع راغلي حنيفه رحمة الله عليه نه يوازې د الله تعالىٰ د بلاكېفه «يد» صفت په هكله منع راغلي ده چې په فارسي ژبه دونه ويل شي. لكه چې هغه په خپل كتاب «الفقه الاكبر» كې فرمايلي دي: و كل شئ ذكره العلماء بالفارسية من صفات الله تعالىٰ عزاسمه فجائز القول به سوي اليد بالفارسية و يجوز أن يقال «بروي خدا عزوجل بلاتشبيه و لا كېفية» أ.

د ابو المنتهی په حواشي کې په فارسي سره د «ید» دنه ترجمه کولو په هکله داسې ذکر شوي دي: له دې کبله چې اسلافو رضوان الله علیم ویلي چې ده «ید» د متشابه صفاتو څخه دی نو لازمه ده چې د هغه تأویل الله تعالیٰ ته موکول کړو. او په همدې حاشیه کې د پیغمبر د حدیث د صحت په هکله ذکر شوي کوم چې فرمایي:

<sup>1.</sup> نعمان بن ثابت الامام ابوحنيفه رحمة الله عليه. الفقه الاكبر، پيشاور: مكتبة حقانيه، ب ت، ص ١٤.

«کلتایدیه یمین» یعنې د الله تعالی دواړه لاسونه راسته دی او اصحابو هم هغه په نعمت او یا قدرت نه دی تأویل کړي بلکه په خپل حال یې پرې ایښی دی په دغه حاشیه کې د «وجه» د ترجمي علت داسې بیان شوي دی: له دغه ترجمي نه ذهن د مخ عضو کېدو او انداموالي ته میلان نه کوي، ځکه چې مخ د توسل د حسي او معنوي جهتونو په باب کې استعمال لري او شایع دی، نو د دین عالمانو د هغه په استعمال کې توسع کړیې ده په داسې حال کې چې قاري رحمة الله علیه وایې: کله چې خبره له تنزیه او د تشبیه نفې کول وي نو د «وجه» او «ید» ترمنځ فرق د دقت او تحقیق وړ دی بالاخره حاشیه داسې دوام ورکوي: څرنګه چې د «ید» د نه ترجمه کولو څخه هدف د الله تعالی تنزیه ده له هغو اندامونو نه چې د مونږ د اندامو په شان کو وي او مونږ پوهیږو چې الله تعالی د هیڅ یوه مخلوق خپل سره مشابهت نه لري، نو د خدای تعالی لپاره د لاس استعمال هم باک نه لري او حاشیه د مولوي رومي په دغه شعر پای ته رسوي: «دست شان در کارها دست خداست» د

ځيني نومونه په مجازي توګه غير د خدای تعالیٰ نه بل چاته استعمال کېدای شي د مثال په توګه هغه انسانانو ته چې مهربانه او عفو کوونکې دی مجازاً کريم او يا رحيم ووايو.

همدارنګه کولی شو له الله تعالی څخه د «ذات» په کلمه تعبیر و کړو، مثلاً ووایو د الله تعالی ذات یعنی شیئ او وجود چې د ټولو کمالاتو لرونکی دی په خپل ذات قایم دی، بل څه ته محتاج نه دی، نو د الله تعالی د وجود څخه د مونږ تعبیر په ذات سره کاملاً فرق لري له هغه څه نه چې منطقیانو ور څخه تعبیر کړی دی چې له هغو جملې نه ارسطو د منطق د علم واضع دی.

<sup>1.</sup> ابو المنتهى شرح الفقه الأكبر، پيشاور: مكتبه حقانيه، ١٣٥٦ هـــ ش، ص ١٠٢.

هغوی له وجود نه دوه ډوله تعبیر کوي چې یویې جوهر او بل یې عرض دی د ارسطو له نظره جوهر د «ذات» معنی او مفهوم ورکوي او عبارت له هغه ماهیت څخه دی چې د خپل وجود په مرحله کې له موضع نه بې نیازه وي نو جوهر عبارت له هغه ماهیت نه دی چې د عیني وجود تحقق یې له محل څخه مستغنی او د وجود منشأ وي، جوهر په دوه قسمه تقسیم شوي یو یې مجرد او بل یې غیر مجرد دی، مجرد جوهر بیا په دوه ډوله دي یو یې عقل او بل یې نفس دی، او غیر مجرد جوهر په دري ډوله دی چې هیولا، صورت او جسم دی.

د ارسطو له لسو مقولو څخه يوه يې «جوهر» ده او نهه نورې مقولي يې «عرض» دی، او عبارت دې له:

| 5) متى | 4) این                          | 3) اضافت | 2) کېف | 1) کم  |
|--------|---------------------------------|----------|--------|--------|
|        | <ol> <li>انفعال څخه.</li> </ol> | 8) فعل   | 7) ملک | 6) وضع |

باید احتیاط و کړو په اسلامي عقایدو کې الله تعالیٰ ﷺ نه جوهر دی او نه عرض بلکه ازلی، ابدي او کامل ذات دی.

<sup>1.</sup> سيدنورالحق كاوش، منطق ارسطو، د عالى تحصيلاتو وزارت، ١٣٦٩ هـــ ش، ص ١٢٥.

#### پوښتنې

- 1. د الله تعالى کا د اسم ذات يا اسم اعظم په مورد کې څه معلومات لرئ؟ د طبري الگيا د نظر سره يې مقايسه او بيان کړئ.
- 2. «الله» مشتقي اسم دى او يا غير مشتقي؟ د طبري، سبويه، ابن قيم او د خليل نظر په دې هكله توضيح كرئ.
  - 3. هغه مبارک حدیث چې د اسم اعظم په مورد کې روایت شودی بیان کړئ؟
- 4. هغه نومونه او صفتونه چې د الله تعالیٰ یادول ور باندې جواز لري څرنګه تصنیف کولی شئ؟
- 5. د امام اعظم رحمة الله عليه، ابو المنتهى او د هغه د حواشي د خاوندانو نظرونه د الله تعالى د نومونو او صفاتو د مفاهيمو د ترجمې د استعمال په هكله په تفصيل سره توضيح كرئ.
- 6. د الله تعالى الل
- 7. له دې خاطره چې درس مو ښه زده کړي وي په دغه مورد کې د معتبرو منابعو څخه استفاده و کړئ او مناسب عملي کارونه تر سره کړئ.

# **دوهم لوست** د الله تعالىٰ اسماء الحسني

#### موخي:

- 1. محصلان بايد د الله تعالى ﷺ اسماء الحسنى بيان كراى شي.
- 2. محصلان بايد د اسماء الحسنى په مورد كې د قرآني دلايلو او د نبوي صحيح احاديثو سره آشنا شي.
- 3. محصلان باید د اسماء الحسنی په مورد کې د الحاد انواع وپیژني او وضاحت به ورکړای شي.
- 4. محصلان باید د الله تعالیٰ د اسماء الحسنی د ذکر د تأثیر او رد شروط په خپلو ځانو کې میسر کړای شي.
  - 5. محصلان بايد د ٩٩ اسماء الحسني د معنا كانو سره بلديت حاصل كري.
- 6. محصلان باید د الله تعالی ایلا د اسماء الحسنی د توقیفیوالي یه مسئله پوه او هغه به توضیح کرای شی.

#### د الله تعالىٰ ﷺ اسماء الحسني:

امام فخر الدين رازي رحمة الله عليه وايې: د الله الله الله عليه وايې عصر الدين رازي رحمة الله عليه وايې: د الله الله نه احتياج، او د غير د احتياج ثبوت الله تعالىٰ ته»  $^1$ 

<sup>1.</sup> التفسير الكبير للفخرالرازي (٦٦/١٥).

#### د اسماء الحسني قراني دلايل:

الله ﷺ فرمايي: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدَّعُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱَسْمَتِهِمِ ﴾ . ترجمه: خاص الله لره دى غوره نمونه هغه په غوره نومونو سره وبلئ او هغه خلک پريږدئ هغه خلک چې د هغه د نوم د ريښتنولی نه منحرف کيږي څه چې هغوی سرته رسوي د هغه بدله به ومومي. الله تعالیٰ بيا هم فرمايي:

# «قُلِ ٱدۡعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدۡعُواْ ٱلرَّحۡمَنَ ۗ أَيًّا مَّا تَدۡعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسۡمَآءُ ٱلْخُسۡنَىٰ»2.

# 

یعنې الله یو ذات دی چې نشته برحق معبود پرته له ده څخه ده لره دی نومونه ډیر نیک. علماوو نومونه په تسمیو او یا په صفاتو هم ترجمه کړي دی دغه نومونه «حسنی» دی ځکه په اوریدو او قلب کې غوره دی او په توحید، کرم، جود، رحمت او د الله په افعالو دلالت کوي. خو ځیني خلکو د لومړي آیت د صراحت په بنیاد په هغو کې الحاد، میلان او انحراف کړي او د هغو اصلي مطلوب یې ترک کړي دي.

قرطبي د الله تعالیٰ د نومونو په مورد کې الحاد په دريو وجهو بيان کړي:

1. په هغو کې د تغیبر راوړلو په اساس: لکه چې مشرکانو دغه نومونه د اصلي مطلوب نه تغیبر کړل او خپل بتان یې پرې مسمی کړل مثلاً: «الات» یې له الله نه، «العزّی» یې له العزیزنه او «مناة» یې له المنان نه مشتق کړل، په دغه استقاق ابن عباس او قتادة هم قول کړي دي.

<sup>1.</sup> د الاعراف سورت، ۱۸۰ آیت.

<sup>2.</sup> د الاسراء سورت، ١١٠ آيت.

<sup>3.</sup> د طه سورت، ۸ آیت.

- 2. په هغو کې د زياتوالي دواردولو په اساس الحاد دی.
- $^{1}$ . په هغو کې د نقصان راوستلو په اساس الحاد دی.  $^{2}$

## د اسماء الحسني په مورد کې نبوي احاديث:

له ابو هريرة، نه روايت دى چې رسول الله ﷺ فرمايلي:

«ان لله تسعة و تسعين اسماً مئةً الاواحداً من احصاها دخل الجنة» يعني په تحقيق الله تعالىٰ لره (٩٩) نومونه دي يو كم سل، څوك چې هغه و شماري جنت ته داخليږي.

همدارنګه د امام بخاري په روایت کې راغلي دي: «لایحفظها احد الادخل الجنة» یعنې هغه څوک نه حفظ کوي مګر دا چې جنت ته داخلیږي. «وهو وتریحب الوتر» یعنې هغه طاق دی او طاق یې خوښیږي. او امام ترمذي ټول (۹۹) نومونه په پورتني حدیث کې روایت کړي دي.

د نبې کريم همصد د الله تعالىٰ د صفتونو حصر کول په (۹۹) نومونو کې نه دی او دا يوازې د الله تعالىٰ د ټولو نومونو بيلګي او نمونې دی لکه چې د (العقيدة الطحاوية) شارح فرمايي: «ليس کمثله شئ فی صفاته و لافی اسمائه و لا فی افعاله، مما أخبرنا به من صفاته، و له صفات لم يطلع عليها احد من خلقه».  $^2$ 

کما قال رسوله الصادق: «اللهم انی اسئلک بکل اسم هولک سمیت به نفسک او انزلته فی کتابک او علمته احداً من خلقک او استأثرت به فی علم الغیب عندک، أن تجعل القرآن العظیم ربیع قلبی و نور صدری و جلاء حزنی و ذهاب همی و غمی $^{3}$ 

یعنې ای الله! په تحقیق له تا نه خواست کوم په هر نوم چې تا خپل ځان پرې نومولی دی او دی په کتاب کې نازل کړي، یا دی په مخلوقاتو کې چاته ورښودلي دی او

<sup>1.</sup> د قرطبی تفسیر (۳۲۸/۷).

<sup>2.</sup> محمد بن ابى العزالحنفي، شرح العقيدة الطحاوية، پيشاور: (قصه خواني، ١۴١٣ هــ ق، ص ٣٥.

<sup>3.</sup> دغه حدیث احمد (۱-۳۹۱) او بیهقی (ص ۲-۷) کې اخراج کړی دی.

يا دى په علم غيب كې د ځان سره اختيار كړي دى، له تا نه غواړم چې قرآن زما د زړه پسرلى او د سينى لپاره مي روښنايي، د خفګان، پريشاني او غم د ليرې كولو سبب و ګرځوئ!

#### د الله تعالىٰ د نومونو توقيفيوالي:

د الله تعالى اسماء الحسنى ټول توقيفي دى په دې معنى چې يا به په قرآن كريم، يا به صحيح احاديثو او يا به د مسلمه امت په اجماع ثابت شوي وي، او مونږ د هغو په استعمالولو كې د نصوصو تابع يو، د مثال په توګه ويل كېداى شي «يا رزاق» خو «يا سخى» نشى ويل كېداى.

د الله تعالى د (٩٩) نومونو ورد او ذكر كول د هر مؤمن دپاره ځانگړي تأثير لري، د هر يوه تأثير ځانگړى تأثير دى چې د ځنيې اولياوو لخوا احساس شوي دى او د عامو خلكو لپاره هم د تأثير څخه خالي نه دى خصوصاً د هغو كسانو لپاره چې ظاهر او باطن يې پاك وي د ښي عقيدې لرونكې وي او مذبذب نه وي، خوراك يې حلال وي په رښتيا ويلو حاكميت ولري، د كبيري ګناه مرتكب او په صغيره ګناه مصر نه وي په خلق الله باندې ظالم، خاين، مؤذي، مغرور او په خلكو باندې متكبر نه وي.

## د الله تعالىٰ (٩٩) نومونه

د الله تعالیٰ ﷺ (۹۹) نومونه چې د الحشر د سورت په ۲۲ آیت او له هغه وروسته ذکر شوي او کوم چې په صحیح ترمذي کې په ترتیب سره راغلي دي په لاندې ډول یی ذکر کوو:

|                                      | ٠,      | بې - حر |
|--------------------------------------|---------|---------|
| (د الله تعالىٰ اسم اعظم او اسم ذات). | الله    | .1      |
| ( زیات رحم کوونکی).                  | الرحمان | .2      |
| (نهایت رحم لرونکی).                  | الوحيم  | .3      |
| (حقيقي پادشاه).                      | الملك   | .4      |
| (د هر عیب او نقص نه پاک ذات).        | القدوس  | .5      |
| (سالم او بې نقصانه ذات).             | السلام  | .6      |
| (د امن او ایمان بښونکی).             | المؤ من | .7      |
| (ساتونكى).                           | المهيمن | .8      |
| (پر ټولو غالب).                      | العزيز  | .9      |
| (تر ټولو زيات زبردست).               | الجبار  | .10     |
| (د عظمت او لوي والي خاوند).          | المتكبر | .11     |
| (پیداکوونکی).                        | الخالق  | .12     |
| (روح ورکوونکی).                      | البارى  | .13     |
| (صورت ورکوونکی).                     | المصور  | .14     |
| (بښونکي).                            | الغفار  | .15     |
| (پر ټولو غالب).                      | القهار  | .16     |
| (له ټولو نه ښه ورکوونکی).            | الوهاب  | .17     |
| (ټولو ته روزي ورکوونکی).             | الرزاق  | .18     |
| (مشکل <sup>س</sup> کشا).             | الفتاح  | .19     |

|                           | <b>U</b> 3, | 1 22 |
|---------------------------|-------------|------|
| (د زياتي پوهي لرونکي).    | العليم      | .20  |
| (د رزق کموونکی)           | القابض      | .21  |
| ( د رزق پراخوونکی).       | الباسط      | .22  |
| (تيټوونكي).               | الخافض      | .23  |
| (پورته کوونکی).           | الرافع      | .24  |
| (عزت بښونکي).             | المعز       | .25  |
| (ذلت وركوونكي).           | المذل       | .26  |
| (اوريدونکی د ټولو شيانو). | السميع      | .27  |
| (د هر شي ليدونكي).        | البصير      | .28  |
| (مطلق حاكم).              | الحكم       | .29  |
| (د عدل او انصاف خاوند).   | العدل       | .30  |
| (ډير د لطف او کرم خاوند). | اللطيف      | .31  |
| (آمکاه او باخبر).         | الخبير      | .32  |
| (ډير برده بار).           | الحليم      | .33  |
| (ډير لوي).                | العظيم      | .34  |
| (زيات بښونكى).            | الغفور      | .35  |
| (قدردان).                 | الشكور      | .36  |
| (ډير بهتر او جګ).         | العلى       | .37  |
| (ډير لوي).                | الكبير      | .38  |
| (د ټولو ساتونکي).         | الحفيظ      | .39  |
| (توان وركوونكى).          | المقيت      | .40  |
| (پر ټولو كافي).           | الحسيب      | .41  |
| (عالي موتبه).             | الجليل      | .42  |

څلورم څپرکي

اسماء الحسني او دالله الله العاد تصنيف

| څلورم | څپرکی     | اسماءالحسني او دالله الله الله الله الله الله الله الل |
|-------|-----------|--------------------------------------------------------|
| .43   | الكويم    | (زیات د کرم او سخا خاوند).                             |
| .44   | الرقيب    | (كامل ساتونكى).                                        |
| .45   | المحيب    | (د دعا قبلوونکي).                                      |
| .46   | الواسع    | ( د وسعت خاوند).                                       |
| .47   | الحكېم    | (د ټولو په حقیقت پوه).                                 |
| .48   | الودود    | (ډير دوست لرونکي).                                     |
| .49   | المجيد    | (ډير لوى).                                             |
| .50   | الباعث    | (مړيو ته ژوند ورکوونکی).                               |
| .51   | الشهيد    | (حاضر او ناظر).                                        |
| .52   | الحق      | (بر حقه).                                              |
| .53   | الوكېل    | (لوي کار جوړوونکی).                                    |
| .54   | القوي     | (د قوت منبع).                                          |
| .55   | ۵۵.المتين | (د متانت او قوت خاوند).                                |
| .56   | الولې     | (حمايت كوونكې او دوست).                                |
| .57   | الحميد    | (د ثنا او صفت لايق).                                   |
| .58   | المحصى    | (شمار کوونکی).                                         |
| .59   | المبدئ    | (له ابتداء نه پیداکوونکی).                             |
| .60   | المعيد    | (بیرته راګرځونکی او پیدا کوونکی).                      |
| .61   | المحيي    | (ټولو ته ژوند ورکوونکی اوساتونکی).                     |
| .62   | المميت    | (مرسی ورکوونکی).                                       |
| .63   | الحي      | (د تل دپاره ژوندی).                                    |
| .64   | القيوم    | (قايم کوونکی او د ټولو ساتونکی).                       |
| .65   | الواجد    | (ميندونکې د ټولو).                                     |
|       |           |                                                        |

#### څلورم څپرکي

| عزت خاوند). | (د لوي والي او | الماجد | .66 |
|-------------|----------------|--------|-----|
|-------------|----------------|--------|-----|

| اسماءالحسني او دالله الله الله الله الله الله الله الماء الحسني الماء الحسني الماء الحسني الماء | څلورم څپرکی |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| (بې نيازه کوونکی).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 89. المغنى  |
| (منع کوونکی).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 90. المانع  |
| (په ضور رسولو باندې قادر).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 91. الضارُّ |
| (په نفع رسولو باندې قادر).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 92. انافع   |
| (كامله روښنايي).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 93. النور   |
| (هدایت کوونکی).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 94. الهادي  |
| (پرته له مخکېني نمونه څخه پيداکوونکی).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 95. البديع  |
| (د تل دپاره موجود).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 96. الباقى  |
| (وروسته له ټولو څخه موجود او باقي).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97. الوارث  |
| (خوښوونکي د نيکي).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 98. الرشيد  |
| (د تحمل او صبو خاوند).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 99. الصبور  |

#### پوښتنې

- 1. هغه مبارک آیتونه او صحیح احادیث چې په هغو کې د «الاسماء الحسنی» عبارت ذکر شوي سره له ترجمې یې حفظ او ولیکئ؟
- 2. د هر هغه اسم د جواز استعمال چې د الله تعالىٰ عظمت او كمال بيانوي د اسلام د پيغمبر له كوم حديث نه استنباط شوي؟ هغه بيان او ترجمه كړئ؟
- په هر مؤمن باندې د الله تعالیٰ د اسماء الحسنی د تأثیر اوورد او ذکر شروط شرح کړئ او د هغو د شمارنې په هکله د پیغمبرﷺ معروف حدیث ولیکئ؟
  - 4. د اسماء الحسنى د توقيفيوالي په هكله بحث او خبرې و كړئ؟
- 5. هغه نومونه چې معناګانې يې سره نيژدي وي او هغه نور چې معناګانې يې سره متضادې وي په بيلو بيلو لستونو کي ترتيب کړئ؟
- 6. هر يو محصل دې د الله تعالىٰ د پنځو نومونو معناګانې پرتخته وليکئ او له نورو محصلانو څخه د وغواړي تر څو د معنا ګانو اړوند اسماء الحسني تشخيص کړي؟

# د الله تعالىٰ د صفاتو تصنيف

#### موخي:

- 1. محصلان باید د الله تعالی د صفاتو مختلف ډولونه بیان کړئ.
- 2. محصلان باید د صفاتو د تصنیف په هکله د عالماوو د متفاوتو نظریو څخه د جر او بحث تجربه حاصل کرئ.
- 3. محصلان باید د امام ابو حنیفه رحمة الله علیه تصنیف د نورو تصنیفونو سره مقایسه کرای شی.

د الله تعالى ﷺ د صفاتو تصنيف بندي د الله تعالى د صفاتو د اصلي قضيې په شان د اسلامي عقايدو د علماوو د بحث يوه مسئله ده چې نتيجه يې د يو شمير مختلفو تصنيفونو منځ ته راتلل دى.

د الله تعالی د صفتونو تر ټولو مشهوره تصنیف بندي د حضرت نعمان بن ثابت «امام ابو حنیفه رحمة الله علیه» تصنیف بندي ده چې په معروف کتاب «الفقه الاکبر» کې یې بیان کړیې ده او صفات یې په ذاتي او فعلي صفتونو ویشلي دی: د الله تعالی ذاتي صفتونه عبارت له هغو صفتونو څخه دی چې د الله په ذات باندې قائم دی او الله پاک د هغو په ضد باندې نشي موصوف کېدای، لکه حیات، علم، اراده، قدرت، سمع، بصر او د الله کلام. د الله تعالی فعلی صفتونه عبارت له هغو صفتونو څخه دی چې د ذاتي صفتونو پر خلاف الله تعالی د هغو په ضد هم موصوف کېدای شي لکه: تخلیق، ترزیق، ایجاد، اکرام، اذلال، احیاء، اماتت او نور .ځیني متکلمین د ذاتي او فعلي صفتونو د تعریفونو په هکله بل شان ته نظر لري هغوی وایي که د ذاتي او فعلي صفتونو تعریفونه په همدغسی وي، نو د الله تعالی د عدل، صدق او عظمت صفتونه د فعلی صفتونو څخه

دی خو الله تعالی د هغو په ضد نه موصوف کېږي هغوی ددغه موضوع د حل په خاطر د ذاتي او فعلي صفتونو لپاره بل ډول تعريفونه کړي په دې تعريفونو کې ذاتي صفتونه عبارت له هغو صفاتو څخه دی چې د الله تعالی په نفس او ذات باندې قائم په هغو باندې د الله د موصوف کېدو لپاره يوازې د الله ذات کفايت کوي او د اضافي فعل لپاره احتياج نه ليدل کېږي. خو د الله فعلي صفتونه هغه صفات دی چې د الله تعالی په نفس او ذات باندې قائم دی، په هغو باندې د الله تعالی د موصوف کېدو لپاره د الله د ذات نه علاوه اضافي فعل هم په کار اچول کېږي، برابره ده چې په خديې موصوف شي لکه د اکرام صفت، او يا يې په ضد موصوف نشي لکه د عدل، عظمت او د صدق صفتونه.

ځيني علماء په دې نظر دی چې الله تعالیٰ يوازې په يوه صفت متصف دی او بس او د هغه بيان داسې کېږي چې (الله تعالیٰ د ټولو کمالاتو لرونکی دی).

که ټولو کمالاتو ته زیات دقت وکړو، دی نتیجې ته به ورسیږو چې الله تعالیٰ د دوو صفتونو درلودونکې دی چې یو ثبوتي صفت او بل سلبي صفت دی.

ځيني عالمان د «ثبوتي صفت» په ځای د «جمال مطلق» اصطلاح او د «سلبي صفت» په ځای د «کمال مطلق» اصطلاح استعمالوي.

خو ځيني نورو عالمانو د الله تعالىٰ هغه صفتونه چې د الله په رحمت او مغفرت دلالت کوي د «جماليه» صفتونو په نوم او هغه صفتونه چې د الله په قهر او غضب دلالت کوي د «جلاليه» صفتونو په نوم ياد کړي دي.

کله چې د اسلامي عقايدو علماوو د الله په ثبوتي صفت او سلبي صفت کې زيات دقت و کړ او د قرآني مبارکو آيتونو او د ځيني نبوي احاديثو په مورد کې يې کوم چې د الله د صفاتو په هکله کې وو، زيات تحقيق تر سره کړ، په متعددو ثبوتي او سلبي

صفاتو قایل شول، ښایي چې د ثبوتي صفت تر نوم لاندې معین صفتونه موجود وي او د سلبي صفت تر نوم لاندې هم بې شمیره صفتونه تر ستر ګو شي، خو عالمانو کوښښ کړی تر څو په دې مورد کې داسې اصول پیداکړي چې زیات ثبوتي او سلبي صفتونه په خپله نوعه کې هغو ته راجع او منتهی شي.

د ثبوتي صفتونو په ګروپ کې د الله تعالیٰ څو ډوله صفتونه ذکر شوي او په هره نوعه کی څو صفتونه موجود دی او په لاندې ډول بیانیږي:

- 1. نفسي صفت چې د الله په ذات او وجود دلالت كوي.
- 2. صفات معانى (ذاتي) چې مخ كې ذكر شول او شميره يې او وو صفتو ته رسيږي.
- 3. معنوي صفات چې د صفات معانی له توابعو څخه بلل کېږي او اووه صفتونه دی: حی، عالموالی، مریدوالی، قادروالی، سمیعوالی، بصیروالی، او متکلموالی.

د دوی له نظره په صفات معانی کې يوازې د الله ذات کافي دی په داسې حال کې چې په معنوي صفتونو کې ذات مع الوصف په نظر کې نيول شوي دی.

- 4. فعلي صفتونه دی چې مثالونه يې مخ کې ذکر شول.
- 5. متشابه او یا بلاکېفه صفتونه دی. د متقدمینو علماوو له نظره د هغو کېفیت مجهول او په مورد کې یې سوال کول بدعت بلل کېږي، خو متأخرو علماوو د خدای تعالیٰ دغه صفتونه د سوال او ځواب مورد ګرځولی الله تعالیٰ ته یې د هغو نسبت توجیه کړي دي په دغو صفاتو کې، ید، وجه، عین، نفس او داسې نور شامل دي چې د متأخرو عالمانو له نظره د الله تعالیٰ له (ید) څخه د الله قدرت مطلب دی، نه هغه (ید) چې مونږ یې پیژنو په همدې ډول نور متشابه او بلاکېفه صفتونه چې د دوی له نظره توجیه شوي دي.

ددوى له نظره د سلبي صفاتو تر ګروپ لاندې، زیات شمیر صفات شته دی چې شمار او احصائیه یې نشي کېدای لکه چې ووایو:

الله تعالى جوهر نه دى، عرض نه دى، په مكان كې نه دى، په زمان كې نه دى، جسم نه دى، آسمان نه دى، ځمكه نه ده او داسى نور.

د ځيني علماوو له نظره د الله الله د جمال صفتونه هغه دی چې د الله اله و وجودي کمال ښکارندوی دی، لکه: علم، قدرت، حيات، اختيار او نور. د هغوی مقصد له صفات جلال څخه هغه صفات دی چې الله اله بهتر، برتر او اجل دی له دې چې په هغو باندې موصوف شي، ځکه دغه صفات د موصوف د نقصان، کموالی، عجز او ناتواني، نيښاني دی، لکه: جسموالی، د مکان درلودل په زمانه کې استقرار او داسې نور.

دغه علماء د الله تعالیٰ د جلال او جمال د صفاتو د پیژندلو لاره دوحي او عقل د لاري وړاندیز کوي چې دغه دواړه لاري مونږ ته د دغو صفاتو په لور لارښوونه کوي.

دغو علماوو د الله تعالىٰ صفتونه له بلى زاويې نه هم تصنيف كړي دي اووايي چې د الله صفتونه يا ذاتي دى او يا فعلي خو تفاوت يې په دې كېداى چې د (كلام) صفت يې له فعلي صفتونو څخه حساب كړي دي په داسې حال كې چې د موږ له نظره كلام د الله هلي صفتونو څخه. په دغه لوست كې الله هله د ذاتي صفتونو له جملې څخه دى نه د فعلي صفتونو څخه. په دغه لوست كې دوى مسئلې د بحث وړ دى، يوه يې د الله تعالىٰ د سلبي صفاتو مسئله ده، او بله يې د الله هله يې د الله هله د متشايه او يا د بلاكېفه صفاتو مسئله ده. چې هره يوه يې په لاندې تو كه په اختصار سره توضيح كوو:

د الله تعالىٰ سلبي صفتونه هغه دي چې د هغو په واسطه د الله تعالىٰ څخه نقص او عيب سلب كېږي. علماء په دې مورد كې چې د «العقيدة الطحاوية» شارح هم له دوى سره دى نظر لري چې بايد د الله په حق كې د تفصيلي نفي او اجمالي اثبات نه كار وانخلو، بلكه په عكس سره بايد د تفصيلي اثبات او اجمالي نفې څخه استفاده وكړو په دې معنى چې بايد د الله تعالىٰ نه ټول جزئيات سلب نه كړو لكه چې وويل شي: الله تعالىٰ جسم نه دى، شبحه نه دى، جثه نه دى، صورت نه دى، وينه نه ده، غوښه نه ده او داسي نور.

بلکه داسې ووايو: «ليس کمثله شئ و هو السميع البصير» او يا په ځيني نورو مواردو کې په روښانه او ښکاره توګه د يوه شي اثبات کېږي چې د نفې معنى هم پکې موجوده وي.  $^1$ 

«وله يد ووجه و نفس كماذكره الله تعالى في القرآن فهي صفات بلاكبف ولايقال ان يده قدر ته او نعمته لأن فيه ابطال الصفة».  $^2$ 

پرته له شک نه د سلفو نظر او په خاصه تو ګه د امام ابو حنیفه رحمة الله علیه نظر د متأخرو علماوو له نظر نه زیات قوي نظر دی چې دغه بحث به وروسته په خپل ځای کې و څیړل شي.

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية، هماغه مؤلف، ص ٣٤-٣٥.

<sup>2.</sup> الفقه الاكبر، ص ٩.

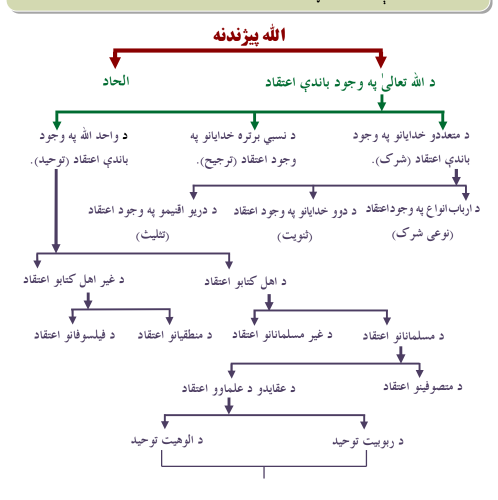
### پوښتنې

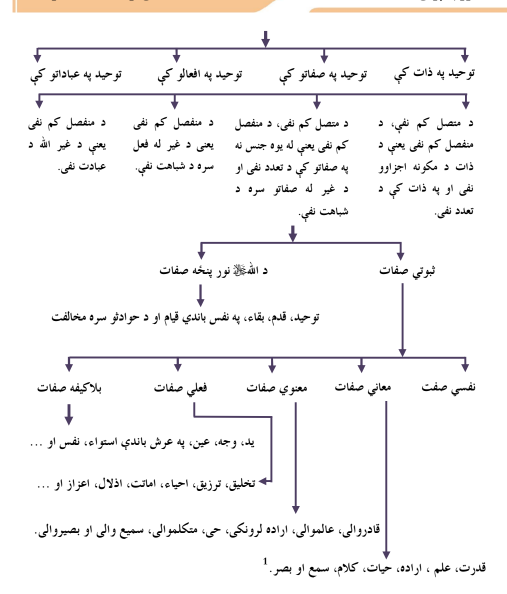
- 1. د الله تعالى الله عليه له نظره په څه د امام ابو حنيفه رحمة الله عليه له نظره په څه ډول دى په تفصيل سره بحث پكي وكړئ.
  - 2. د الله ﷺ د ذاتي او فعلي صفاتو مشهور تعريفونه بيان كرئ.
- 3. په جمالیه او جلالیه صفاتو کې همدارنګه د جلال مطلق او کمال مطلق صفاتو کې بحث و کړئ او د هغو اړوند مثالونه ذکر کړئ.
- 4. د صفات معانی (ذاتي) او صفات معنوي ترمنځ همدارنګه د فعلي او متشابه يا بلاکېفه صفاتو ترمنځ فرقونه بيان کړئ. او د هر يوه دتسميې وجه او مثالونه ذکر کړئ.
- 5. د اسلامي عقايدو متقدمو او متأخرو علماوو له نظره يد، وجه، عين، نفس، عرش او داسي نور بلاكېفه صفات مناقشه كرئ.
- 6. محصلان دې د الله تعالیٰ د مختلفو صفاتو د تصنیفونو په اړه یوله بل څخه پوښتنی و کړئ.
  - 7. محصلان دې دصفاتو د تصنيف په هکله لنډې مقالي وليکئ.
  - 8. محصلان دې د «العقيدة الطحاوية» د شارح نظر په دقت سره مطالعه كړئ.
    - 9. محصلان دې دصفاتو د تصنيف په مورد کې د انترنت سايتونه و ګورئ.
- 10. محصلان دې دصفاتو د تصنيف په مورد کې کم تر کمه څو معروف کتابونه مطالعه کرئ.
  - 11. محصلان دې دصفاتو مختلف تصنيفونه په بيلو بيلو چارتونو کې پرتخته وليکئ.

## **څلورم لوست** الله پیژندنه

## موخي:

- 1. محصلان باید د توحید په انواعو اوله توحید نه د شپږ وکمونو په نفې کېدو پوه او هغه به بیان کړای شي.
- 2. محصلان باید د الله تعالی ﷺ د صفاتو په لومړني، دویم او دریم تقسیم پوه او عملاً به یی تر سره کرئ.





دغه جدول د تجلي خدا در آفاق و انفس، شرح العقيدة الطحاوية، مخ ١٦ او العقيدة الاسلامية، اركانها، حقائقها، مفسداتها، مخ ٢٠٣٠، كتابونو څخه ترتيب شوى دى.

### د جدول توضيح:

افغاني معروف عالم علامه صلاح الدين سلجوقي په خپل کتاب «تجلي خدا در آفاق و انفس» کې د الله پلټنی فکر په یوه جدول کې توضیح او هغه یې په الله الله عقیده لرل او الحاد باندې ویشلي دي، بیا یې په هر یوه کې دوه ځلې او درې ځلې تقسیمونه کړي.

مونږ د دغو تقسيماتو په اساس سره په هغو باندې په ذات، صفاتو، افعالو او عباداتو کې د توحيد اقسام ور علاوه کړي او د شپږو کمونو نفې او د صفاتو تصنيف مو پکې نيښانې کړي دي. او د دغه جدول د تکميلولو په خاطر مو برسيره د سلجوقي د کتاب نه مونږ د نورو معتبرو کتابونه هم استفاده کړيې ده لکه د «شرح العقيدة الطحاوية» کتاب او د «العقيدة الاسلامية ارکانها، حقايقها، مفسداتها» کتاب.

په ذات کې د توحید په باره کې د الله تعالی الله د ذات څخه دوه متصل او منفصل کمونه نفې شوي دي په دې تفصیل سره چې په متصل کم کې د ذات مکونه اجزاء نفې شوي دي یعنې د الله له ذات داسې ذات نه دی چې اجزاء ولري، لکه د ریاضي واحد او په منفصل کم کې د الله د ذات نه د ذواتو تعدد نفې شوي دي په دې معنی چې د هغه د ذات سره نور ذوات موجود نه دی څرنګه چې په لومړنی کم کې د ذات د اجزاو ترمنځ اتصال وجود لري او په دویم کم کې د خسې نه ده نود «جوهره» شارح له هغو نه په متصلو او منفصلو کمومو تعبیر کړي دي.

د افعالو او عباداتو په توحید کې د الله د افعالو نه د بنده کانو د افعالو شباهت او غیر الله ته د بندګانو عبادت کول نفې شوي دي چې په لومړنۍ کې د الله که د ابندګانو عبادت کول شباهت نفې شوي او په دویم کې باطلو معبودانو ته عبادت کول سلب شوي دي.

د جدول په وروستۍ برخه کې د الله ﷺ په همدغو توحیدي صفاتو کې لومړي، دویم او دریم تقسیم شالونه بیان شوي دي.

### پوښتنې

- 1. نوعي شرک، ثنویت، تثلیث او د شرک نور ډولونه د هغو د مثالو سره په لنډه تو ګه توضیح کرئ.
- 2. د «شرح العقيدة الطحاوية» كتاب ته په مراجعه كولو سره چې د محمد بن ابي العزالحنفې تأليف دى د ربوبيت د توحيد، د الوهيت د توحيد او د اسمونو او صفاتو د توحيد په هكله پوره بحث و كړئ.
- 3. له توحید نه د متصل او منفصل کم د نفې کولو په هکله د استاد په مرسته بحث او منافشه و کړئ او مثالونه یې ذکر کړئ.
- - 5. د درس په مورد کې د مناسبو منابعو او درسي موادو نه زياته استفاده و کړئ.

پنځم څپرکي د الله جل جلاله ثبوتي صفتونه

پنځم څپرکي د اللهﷺ ثبوتي صفتونه

## **لومړی لوست** دالله جل جلاله نفسی صفت

## موخي:

- 1. محصلان باید د الله ﷺ نفسی صفت تعریف کرای شی.
- محصلان باید د الله ﷺ د نفسي صفت د ثبوت په عقلي او نقلي معروفو دلایلو او براهینو، پوه او هغه اقامه کرای شی.

دالله الله د ثبوتي صفاتو د جملي نه يو هم نفسي صفت يا د الله د (وجود) صفت دي. د دې صفت فرق له نورو ثبوتي صفاتو تر منځ دادي چې دغه صفت پر نفس دلالت کوي نه پر هغه معني چې اضافه له ذات څخه ده، دغه صفت په حقيقت کې د الله د ذات په ثبوت دلالت کوي چې هغه لومړي علت دی او د بل علت معلول نه دی. علاوه له ذات نه کومه معنی نه افاده کوي، په داسې حال کې چې دالله نور ثبوتي صفتونه لکه علم، قدرت، اراده، تکلم او نور علاوه دالله د ذات او وجود نه په يوه معنی چې علاوه پر ذات ده هم دلالت کوي. د مثال په توګه کله چې ووايو: الله معنی چې متکلم دي، په دې مثال کې هم د الله ذات او وجود مطلب دي او هم زايده معنی چې عبارت له تکلم څخه ده.

د الله ﷺ لپاره د نفسي صفت د ثبوت زيات دلايل او براهين بيان شوي دي چې ځيني يي په لاندې توګه بيانوو:

#### د عالم د حدوث برهان:

هغه مهم برهان چې د اسلامي عقاید و علما وو د همیش لپاره ترینه کار اخیستي او له دې طریقه یې د الله د وجود صفت ثابت کړي، هغه د (عالم د حدوث برهان) دي.

102

<sup>1.</sup> شرح البيجوري علي الجوهرة، مصر، 1994. ص 63.

دغه برهان د منطقي قياس په شکل راوړل شوي، چې دوی مقدمې يعنې صغري او کبری او يوه نتيجه لري:

هر هغه شی چې په جهان کې معلوم او د تعبیر وړوي له دریو حالتونو څخه خالي نه دي، یا به یې وجود حتمي وي، اویا به داسې شي وي چې وجود او عدم به یې مساوي وي. او یا به داسې شي وي چې عدم به یې حتمي او ضروري وي. په بل لنډ عبارت: یا به واجب وي یا به ممکن او یا به ممتنع وي. څرنګه چې د ممتنع عدم حتمي او ضروري دي پس هغه له دې بحث نه خارجیږي، نو باید داسې ووایو: پرته له واجب نه هر څه چې دي هغه ممکن دي، څرنګه چې د ممکن وجود او عدم دواړه سره مساوي دی یعنې وجود او عدم یې لذاته نه دي، نو که چېرته ممکن موجود شي، هرو مرو به حادث وي، ځکه ممکن باید له نیست څخه هست شي، دوهم ځل پیداکولو ته یې چې تحصیل د حاصل دي، ضرورت نه لیدل کېږي. نو بنا پردې ویلی شو چې: هر ممکن حادث دي، څرنګه چې ممکن له نیست نه هست کېږي نود وجود اړ خ یې په عدم باندې چې مخ کې سره مساوي وو، ترجیح پیدا کوي، نو وجود اړ خ یې په عدم باندې چې مخ کې سره مساوي وو، ترجیح پیدا کوي، نو

ده يو منطقي قياس دي چې هغه مو عيار کړ، که ددې قياس مقدمې، څنګ تر څنګ کېږدو، نو داسې نتيجه او مطلوب به ورکړي:

- 1. پرته له واجب نه هر څه چې دي هغه ممکن دي او هر ممکن حادث دي.
  - 2. او هر ممكن پيدا اكوونكې ته محتاج دي.
  - 3. نو پرته له واجب نه هرڅه چې موجود دي، پیدا کوونکې ته محتاج دي. (د قیاس نتیجه او مطلوب).

103

<sup>1.</sup> نجم الدين القز ويني الكاتبي. شرح الرسالة الشمسية. پيشاور: حقانيه، قصه خواني، ١٨٧٩، ص ٢٧٥.

### د دور او تسلسل د بطلان برهان:

بل برهان چې د علتونو او معلولاتو د سلسلي احتياج دي، نهايي او لومړى علت ته چې هغه د بل علت معلول نه دى او د ټولو كماليه صفتونو لرونكې دي. دغه برهان چې د دور او تسلسل د نظريه د بطلان په اساس ولاړ دي، د عقايدو دعلماوو د تمسك وړ دي چې په لاندې تو ګه يې توضيح كوو:

دمثال په توګه د (دور) په حال کې که الف علت وي د ب لپاره او ب علت وي د ج لپاره او ج بیرته علت وي د الف لپاره، نو په دې مثال کې الف په غیر مستقیم ډول علت کېږي د ج او ج په مستقیم ډول علت ګرځي د الف لپاره، څرنګه چې د علیت په نظریه کې یو شرط دادی چې علت به د خپل معلول نه مقدم وي، په داسې حال کې چې په دغه مثال کې الف په دي لحاظ چې د ج علت دي، مقدم او په عین حال کې چې د ج معلول دي مؤخر هم دي په یوه شي کې د تقدم او تآخر جمع کېدل یا د یوه شي توقف ترخپل ځان پورې عقلاً محال دي. او داسې کېږي چې ووایو: زید په یوه شي حال کې چې د بکر زوی دی د هغه پلار هم دی.

او که د ممکناتو په جهان کې د علتونو او معلولانو سلسله دوام وکړي بياهم ديوه مستحيل امر سره مخ کېږو، د تسلسل د بطلان او استحالي په موردکې زيات دلايل موجود دي، چې يو له هغونه د تطبيق برهان دي. چې تفصيل يې په لاندې ډول دي:

که مونږ د علتونو او معلولاتو دوی سلسلې تصور کړو،داسې چې يوه يې له اوس نه او بله يې د مثال په توګه د نوح الله طوفان په نظر کې ونيسو چې دواړه سلسلې د لايتناهي خوا ته په امتداکې دی او له اول نه دواړه يوه د بلې په مقابل کې واقع، او په ترتيب سره د دواړو سلسلونه يو يو واحد طرح کوو، په دې حالت کې به يا دواړه سلسلې انتهاء ته رسيږي چې ده زمونږ د فرض خلاف دی (چې تر لايتناهي په امتداد کې دي) او يا به دواړه نه ختميږي او دوام به کوي، چې د ناقص نسبت مساوات له کامل سره باطل دي، او که طوفانيه سلسله خاتمه پيدا کړي او حاليه سلسله دوام وکړي، څرنګه چې طوفانيه سلسله اختتام ته رسيدلې ده، نو منتناهي بلل کېږي، خود طوفانيه د سلسلې د تناهي نه د حاليه سلسلې تناهي هم ثابتيږي، دا ځکه چې د حاليه سلسلې واحدونه په معينه او متناهي اندازه د طوفانيه سلسلې د واحدونو څخه زيات دي، يعنې هغه چې له طوفان نه تر اوسه موجود دی، واضح خبره ده هر هغه شي چې په معينه او متناهي اندزه له معين او متناهي شي څخه زيات وي، په خپله هماغه اول په معينه او متناهي بلل کېږي.

بل داچې د علیت نظریه خاص شرطونه لري لکه د علت او معلول تر منځ تغایر، تقدم د علت پر معلول باندې او د علتونو د تعداد زیاتوالي د معلولاتو له تعداد څخه.

دعلیت د تیوري له وروستني شرط نه په واضح ډول معلومیږي چې د مادې او امکان په دنیاکې لازمه ده چې دعلتونو او معلولاتو سلسله باید یوه علت ته منتهي شي چې هغه علت د بل علت معلول نه وي او همدغه اول علت به محتاج نه وي، حادث او مسبوق بالعدم به نه وي، او که د معلولاتو تعداد د علتونو دتعداد څخه زیات فرض

شي، ددې معنی به دا وي چې يو معلول به، بې له علت څخه موجود شوي وي چې  $^1$ ده د بداهت او عقل خلاف او د منلو وړ نه ده.

#### د وجود برهان:

دغه برهان د استعلاء دبرهان او یا د استکمال د برهان سره شباهت لري چې اساس یې سنت اګوستن وضع کړي، وروسته بیا آنسلم (1.77-1.91) واضح او تکمیل کړي دي، او په لاندې ډول دي:

په هره اندازه چې د انسان عقل د يوه لوي شي تصور وکړي له هغه نه زيات لوي شي تصور هم کوي. ځکه د لوی والي متوقف کول په ټيټه مرتبه کې ځانته سبب غواړي او انساني عقل د وقوف او قصور په سبب نه پوهيږي، نو په عقل کې هيڅ کامل نشي راتلي، مګر دا چې عقل به د هغه څخه د لازيات کامل په پيژندنه کې وي تر هغه چې د خپل امکان په اندازه مخ پر وړاندې په هڅه کې وي او داسې نقطې ته ورسيږي چې هغه د مطلق کمال غايه ده چې له هغه زيات نور څه نشته او په هغه کې نقصان نه

<sup>1.</sup> شرح البيجوري علي الجوهرة، هماغه مؤلف. ص ٦٦-٦٣.

لیدل کېږي، او دغه کامل وجود چې له هغه زیات کمال نشته، هرو مرو موجود دي، ځکه دهغه تصوري وجود له حقیقي وجود څخه ډیر کم دي. او نه وجود یې له هغه نه مطلق کمال نفې کوي، او کمال ته ورته پاتې کېږي. کېدای شي چې مطلق نقص ورته وویل شي چې هغه عبارت له عدم جود څخه دي. خو کله چې کمال ورته ثابت شي د هغه د کمال تصور، دهغه وجود ثابتوي، نو په دې اساس د الله د وجود صفت ثابت دي، ځکه وجود دکمال غایه ده، او عقل په دغه مرتبه کې چې تر ټولو لوړه مرتبه ده د هیڅ ډول نقص تصور نه کوي او نه یې قبولوي، ځکه د عقل له نظره دتر ټولو لوړې مرتبې تصور کول، د کمال وجود د تصور سره مرادف دی، نو ددې مقدمو له مخې انساني عقل پرته له دې چې الله تعالی ته د وجود صفت ثابت دي د بل شي تصور نه کوي.

## غاياتي براهين:

د الله  $\frac{3}{2}$  د وجود د ثبوت د براهینو په سلسله کې، غایاتي براهین هم ځانګړی اهمیت لري، کېدای شی چې د دغو براهینو خلاصه د (توماس اکویناس) په کلام کې ولټوو: ځینې شیان لکه طبیعي اجسام سره له دې چې شعور هم نه لري، بیا هم د یوه هدف په لور متوجه دی، ځکه هغوی په دوامداره توګه داسې کار کوي چې ګوندې د لاښه شي د تر لاسه کولو لپاره مخه کوي نو اوس داسې شیان چې د پوهې قوه نه لري هیڅکله کوم هدف تعقیبولي نشي مګر دا چې د یوه موجود له خوا چې د پوهې او ذکاوت خاوند دی، و ګمارل شي.

په دې موردکې لازمه ده چې يادونه وشي چې په دې ډول براهينو کې دوه عنصره موجود دي:

- 1. داچې شيان دي وه هدف لپاره په هڅوکې دی.
- 2. په دې باندې پوهيدل چې دلته حکمت او يو داسې ذات وجود لري چې دغه اړاده او لارښوونه کوي.

## د تكويني عدل برهان:

د تكويني عدل او د عالم نظام، د الله د وجود د ثبوت له براهينو څخه په ماده او عالم امكان كى يوبل برهان دى.

## ددې برهان خلاصه دا ده:

هغه جهان چې مونږ پکې ژوند کوو په يوه ځانګری او خاص نظام خلق شوي دي، په يوه اتم کې چې کوم نظم وجود لري له هغه څخه آن د افلاکو او شمسي نظامونو پورې دا ټول د يوې دقيقې محاسبې په اساس سنجول شوي، چې که دموجوده حالت پر خلاف، خلق شوي وای، نوپه يقين سره به د انسانانو او حيواناتو ژوند د مخکې پر مخ نا شونی و، او په مجموع کې به د عالم نظام د فساد او نابودۍ سره مخ کېده.

دغه نظام او کوم تعادل چې په کائناتوکې وجود لري، هرو مرو ديوه مدبر صانع، صنع ده او د واحد او لا شريک خدای په وجود باندې روښانه دليل دی.

## انفسي او انساني براهين:

د الله تعالى د وجود د اثبات په خاطر د نورو براهينو په څنګ، کې انفسي او انساني براهين هم موجود دي، چې که د مونږ په وجود کې دقت وشي او عصبې جهاز، د ويني د دوران جهاز، هضمي جهاز، د زړه حرکتونه، د کبد، شش، ګردو فعاليتونه، دسترګو، غوږو، او د دماغ ساختمان په پوره او خاص بصيرت مطالعه شي، په يقين سره مونږ د خپل وجود په هره برخه کې د داسې د قيق او حساب شوي نظام او تشکېل سره مواجه کېږو چې د مدبر صانع، قادر او عالم خداي وجود ته مو رهنمايي کوي.

ابوالحسن اشعري وايي: (زه د الله ﷺ وجود د انسان د وجود له لارې چې مرحله په مرحله رمحله رول نه لري او مرحله رشد او تحول کوي او په خپله دی په دغو تحولاتوکې هیڅ رول نه لري او غیر ارادي فعل ورته ویل کیږي ثابتوم).

حضرت على بن ابي طالب فرمايلي دي: (ما الله ﷺ د خپلې ارادې په فسخه كولوسره و پیژانده) دحضرت علی کرم الله وجهه دغه کلام ډیره لویه معنی او مفهوم لري چې  $^{1}$ د سالمو عقلونو او قوي فکرونو دپاره ډير ژر د درک وړ ده.

## قرآنی براهین:

د الله ﷺ د وجود په هکله تر ټولو قوي او مهم دلايل او براهين، قرآني دلايل او براهين دی، چې په دې موردکې د ټولو براهينو دپاره د فيض او الهام منبع شميرل کيږي، چې څو مثالونه او نمونې يې په لاندې توګه را نقلوو:

«وَلِإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴿ ١٠٠٠ .

يعنې که له دوی څخه پوښتنه وکړئ (ای محمده) چې چا پيدا کړې آسمانونه او ځمکه اومسخر کړي يې دې لمر او سپوږمي؟ دوې به پرته له ترديد نه ووايي: الله ﷺ.

«ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُم لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَٱعْبُدُوهُ » .

یعنی دغه دی الله د تاسی پروردگار، پرته له هغه بل هیڅ معبود نشته د هرشي پيداکوونکي دې نو د هغه عبادت و کرئ!

«وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْيدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَنهِدُونَ ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْن لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴿ ١٠٠٠ وَمِن كُلُّ مُرْ تَذَكُّرُونَ ﴿ ١٠٠٠ .

يعني اسمان مي د خپل قدرت په لاسونو بناكړ، بې له شكه، مونږ وسعت وركونكى يو، او له هر څه نه مو جفت "نر او ښځه" پيدا کړی ددې په خاطر چې تاسې پند واخلئ.

د العنكبوت سورت، ٦٦ آيت.

<sup>1.</sup> محمود شلتوت. الاسلام عقيدة و شريعة، القاهرة: مطبوعات الادارة العامة للثقافة الاسلامية بالازهر،1959، ص، 14-15

د الانعام سورت، 102 آیت.

<sup>4.</sup> د الذاريات سورت، 47-49 آيتونه.

«قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن تُخَرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُكْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّ وَمَن يُدَبِرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ وَمَن يُدَبِرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ الْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّ وَمَن يُدَبِرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ الْمَيْ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلْمَ لَيُعْلِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَيْتِ اللَّهُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلِي اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِلَّةُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُولُ الللْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الللْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ

يعنې اووايه (اى محمده) څوک دى چى له آسمان او ځمکې نه روزي در کوى؟ او څوک دى مالک د اوريدو "د غوږونو" او سترګو، او څوک دى چې ژوندي له مړي نه او مړي له ژوندي نه بيرون ته را وباسي؟ او څوک د کارونو تدبير کوي؟ نو دوى به هرومرو ووايې چې: الله ه ورته ووايه (اى محمده) ولې تاسې پرهيز نه کوئ! په دې ځاى کې ځيني قرآني آيتونه بې له ترجمې نه ذکر کوو، چې په هغو کې د الله په وجود، توحيد، قدرت، او د الله په بالغه حکمت باندې زيات لوى او عظيم براهين موجود دى، او په هغو کې د ترجمې د نه ذکر کولو علت دا دى چې ګران محصلان د هغو په ترجمه او تفسير باندې د پوهيدو په خاطر معتبرو تفاسيرو ته مراجعه و کړي، لازم او مفيد توضيحات له هغو نه ترلاسه کړې او د تفسير د کتابونو سره هم آشنا شي.

الله ﷺ د الفاطر په سورت کې فرمايي:

«أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُّخْتَلِفًا أَلْوَنُهَا وَعَرَابِيبُ سُودٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُواْ اللَّهَ وَاللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُواْ اللَّهَ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴿ اللَّهُ مَنْ عَبَادِهِ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴿ اللَّهُ مَنْ عَبَادِهِ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيزُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِيلًا لَهُ اللْهُ اللَّهُ عَنِيلُ اللْهُ اللَّهُ عَنِيلُ اللَّهُ عَنِيلُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْلُولُ اللَّهُ عَنِيلُ اللَّهُ عَنِيلُ اللَّهُ عَنِيلُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِيلُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِيلُ اللَّهُ عَلَيْ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيلُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الْمُعِلَّالِهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>1.</sup> د يونس سورت، 31 آيت.

<sup>1.</sup> د الفاطر سورت، ۲۷–۲۸ آیتونه.

په همدې سورت كې فرمايي: «وَٱللَّهُ ٱلَّذِيَ أَرْسَلَ ٱلرِّيَحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقَّنَهُ إِلَىٰ بَلَدِ مَي مَيِّتٍ فَأَخْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتَهَا ۚ كَذَالِكَ ٱلنُّشُورُ ١٠٠٠.

د النبأ په سورت كې فرمايي: «أَلَمْ خَعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَادًا ﴿ وَالْجَبَالَ أَوْتَادًا ﴾ وَخَلَقْنَا كُرْ أَزْوَ جًا ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّهَا ﴾ وَجَعَلْنَا اللَّهَا ﴾ وَجَعَلْنَا اللّهَا ﴾ وَعَنَيْنَا فَوَقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴾ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللّهُ عَصِرَتِ مَآءً ثُجّا جًا ﴾ للنخرِج بِهِ حجّاً وَنبَاتًا ﴾ وجَنّاتٍ أَلْفَافًا ﴿ اللهُ عَصِرَتِ مَآءً ثُجّا جًا ﴾ للله عَلَمُ وَجَنّا وَنَاتًا ﴾ وجَنّاتٍ أَلْفَافًا ﴿ اللهُ عَلَمُ وَجَنّا وَقَضَبًا ﴾ الله الله سورت كي فرمايي: «فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ﴿ أَنّا صَبَبْنَا اللّهُ وَقَضّبًا ﴿ اللّهِ نَسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ﴿ وَعِنَبًا وَقَضْبًا ﴾ وَزَيْتُونًا وَخَلًا ﴿ وَخَلَالًا ﴿ وَخَلَالًا فَي وَحَدَآبِقَ عُلَّا ﴿ وَفَكِهَةً وَأَبًا ﴿ وَهَا لَكُمْ وَلِأَنْعَمِكُمْ ﴿ ﴾ .

د الفاطر سورت، 9 آیت.

<sup>2.</sup> د الفاطر سورت، 12-13 آيتونه.

<sup>3.</sup> د النبأ سورت، 6–16 آيتونه.

د عبس سورت،24-32 آيتونه.

او د نحل په سورت کې دغه مبارک آيتونه لولو:

«خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَّفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا ۗ لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا ۗ لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ 1.

دغو مبارکو آیتونو ته تر ۱٦ آیت پورې دوام ورکړئ چې په هغو کې د علوي او سفلي کائناتو حکېمانه ذکر شوي دي همدارنګه اللهﷺ د الروم په سورت کې فرمایلي دي.

«فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَأَلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ شُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَتَخْرِجُ اللَّهَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَ أَنْ خَلَقَكُم وَتَهَا ۚ وَكَذَالِكَ تَخْرَجُونَ ﴾ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَ أَنْ خَلَقَكُم مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ ﴾ 2.

دغه مبارک آیتونه تر شپږویشتم آیت پورې تعقیب کړئ!

د النحل سورت، 3-5 آیتونه.

<sup>2.</sup> د الروم سورت، 17-20 آيتونه.

### پوښتنې

- 1. د الله ﷺ نفسي صفت كوم دى؟ د نورو ثبوتي صفتونو سره يى فرق توضيح كرئ!
- 2. د عالم د حدوث د برهان په هکله څه معلومات لرئ، بیان یې کړئ، واجب، ممتنع او ممکن تعریف کرئ.
- 3. د دور او تسلسل بطلان په مستند تو ګه ذکر کړئ، او د تطبیق برهان په څو مثالو کې توضیح کرئ.
- 4. د وجود برهان ولې د استعلاء او يا د استکمال د برهان په نوم ياد شوي دي؟ هغه د مثال په ضمن کې بيان کړئ.
  - 5. غاياتي برهان په ځانګړيو مثالو کې تشريح کړئ.
  - 6. د تكويني عدل برهان، د عالم هستي په څو متعددو مثالونو كې تطبيق كړئ.
- 7. د بيولوژي او فزيولوژي د علومو نه په استفاده کولو سره، انفسي او انساني برهان واضح کړئ.
  - 8. قرآنی براهین د څو متعدد و آیتونو په ذکر کولو سره، بیان کړئ.
- 9. په دې درس کې د معتبرو مراجعو او د تفسير له مشهورو کتابونو څخه استفاده وکړئ.

پنځم څپرکي د الله ﷺ ثبوتي صفتونه

## **دوهم لوست** د الله جل جلاله معانی او معنوی صفتونه

## موخي:

- محصلان باید د الله د صفاتو په مورد کې، د علماوو له نظریو سره آشنا او هغه به توضیح کړای شي.
  - 2. محصلان بايد په تفصيلي تو ګه د الله کاله مفات معاني "ذاتي" بيان کړای شي.
- 4. محصلان باید د هر صفت په تنجیزي قدیم، تنجیزي حادث او په صلوحي قدیم تعلقاتو و پوهیږي او شرح به یې کړئ.

لکه چې پوهیږو د الله د صفاتو موضوع له هغو موضوعاتو څخه ده چې په علم کلام کې زیات بحثونه ورباندې کېږي او هر وخت د عقایدو د علماوو ترمنځ یوه اختلافي مسئله ګرځیدلی ده، ځیني په دې نظر دي چې الله د یوازې په یوه صفت متصف دی، کېدای شي چې هغه داسې بیان کړو "الله داسې وجود دی چې د ټولو کمالاتو در لودونکی دی". او که په ټولو کمالاتو کې زیات دقت و کړو نو دې نتیجې ته به ورسیږو چې الله د دوو صفتونو لرونکی دی: یو یې ثبوتي صفت "جمال مطلق" ته به ورسیږو چې الله د دوو صفتونو لرونکی دی: یو یې ثبوتي صفت "جمال مطلق" او بل یې سلبي صفت "کمال مطلق" دی، کله چې د عقایدو د علم علماوو د الله د شوتي او سلبي صفتونو په مورد کې زیات دقت و کړ او په قرآني آیتونو او ځیني نبوي احادیثو کې چې د الله د صفاتو په مورد کې دی، زیات تحقیق و کړ، په متعددو ثبوتي او سلبي صفاتو یې حکم و کړ، د ثبوتي صفت تر عنوان لاندې، زیات صفتونه موجود دي. او د سلبي صفت تر نوم لاندې هم بي شمیره صفتونه شته دي، خو علماوو

کوښښ کړی چې داسې اصول پیدا کړي چې زیات سلبي صفات په خپله نوعه کې هغو ته راجع او منتهی شی.

ددې تصنیف بندي په جمله کې، صفات معانی "ذاتی" او معنوي صفات چې د صفات معانی د توابعو څخه بلل کېږي، ځانګړی اهمیت لري چې ځیني علماوو د هغو تعداد، اوه او ځیني نورو اته او نورو د هغو تعداد نهه صفتونه ښودلي دي.

دغه صفات په لاندې ډول دي:

- 1. د حیات صفت
- 2. د قدرت صفت
- 3. د علم صفت
- 4. د ارادي صفت
- د کلام صفت
- 6. د سمع صفت
  - 7. د بصر صفت

ذاتي صفات هغه قديم او د الله ﷺ په ذات باندې قايم صفتونه دي چې الله د هغو په ضد نه موصوف کېږي په داسې حال کې چې د الله په افعالو او يا د الله په فعلي صفاتو کې خبره بالعکس ده. مونږ د هر صفت په مورد کې لږ په تفصيل سره بحث کوو، خو څرنګه چې ترتيب په هغو کې توقيفي نه دي، نو خپل بحث د قدرت د صفت نه چې تأثير يې روښانه دى، پيل کوو.

#### ١. د قدرت صفت:

قدرت په لغت کې د توانمندۍ، قوت او د استطاعت په معنی دی. او د اسلامي عقایدو په اصطلاح کې عبارت له هغه ازلي او د الله په ذات قایم صفت دی چې د هغه په واسطه او د الله د ارادې په مطابق د هر ممکن ایجاد او اعدام، صورت مومي. د البیجوړي له نظره د الله تعالی د قدرت صفت اوه تعلقه لري چې درې د قبضې تعلقه دی. درې حادث تنجیزی تعلقه او یو صلوحي یا صلاحي قدیم تعلق دی.

### د قبضي درې تعلقونه:

- 1. د اللهﷺ د قدرت تعلق زمونږ په عدم، مخ کې زمونږ د وجود نه.
- 2. د الله ﷺ د قدرت تعلق زمونو د وجود په استمرار، وروسته له وجود نه،
  - 3. د الله ﷺ د قدرت تعلق زمونږ د عدم په استمرار، وروسته له وجود نه.

## دري تنجيزي حادث تعلقونه:

- 1. د الله ﷺ د قدرت تعلق زمونږ په بالفعل ايجاد وروسته له مخکېني عدم نه.
  - 2. د الله ﷺ د قدرت تعلق زمونر په بالفعل اعدام، وروسته له وجود نه.
    - 3. د الله ﷺ د قدرت تعلق زمونږ په بالفعل ايجاد، دقيامت په ورځ.

## صلوحي قديم تعلق:

1. په ازل کې د الله 3 د قدرت د صلاحيت تعلق په ايجاد او اعدام باندې 1

116

<sup>1.</sup> الخيالى على شرح العقايد النسفية. پيشاور (محله جنگي، ٣٣٦ هجري قمري، ص: 82 – 83).

ځکه د دو قديمو ترمنځ ترتيب وجود نه لري، او که د دغسې ترتيب تصور وشي، متأخر صفت به حتماً حادث وي.

د قدرت د صفت عقلي دليل دادی چې الله صانع او قديم دی، او عالم، مصنوع او حادث. چې ده مطلب په هماغه اړونده دلايلو ثابت شوي دي.

پس هغه ذات چې صانع او قديم دى، هرو مرو به د مطلق قدرت لرونكى هم وي. بل دا چې كوم نظم چې په عالم باندې حاكم دى، او په علوي او سفلي عالم كې د زرهاوو ډول ډول مخلقاتو شتون او موجوديت د الله په مطلق قدرت باندې، واضح او روښانه دليل دى، همدارنګه د الله د قدرت د صفت په هكله زيات نقلي دلايل، موجود دي، له هغو جملې نه د الله د قول دى چې فرمايي:

## «إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ هَا اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ هَا اللهُ اللهُ اللهُ

يعني په تحقيق سره الله په ټولو شيانو، قادر دي، يا د الله دغه قول:

## « أُوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَادِرٌ عَلَىٰ أَن تَحَلُّقَ مِثْلَهُمْ » . .

یعنې آیا دوی نه ویني چې الله داسې ذات دی چې آسمانونه او ځمکه یې پیدا کړې، په دې قادر دی چې د دوی په شان نور هم پیدا کړې.

او همدارنگه فرمايي: «أُوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلِّقِهِنَّ بِقَىدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَىٰ»3.

ترجمه: آیا دوی دې ته فکر نه کوي چې کوم خدای چې دغه ځمکه او آسمانونه پیدا کړي دي او د هغوی په پیداکولو ستومانه نه شو هغه ارومرو په دې قادر دی چې مړي را ژوندي کړي؟

<sup>1.</sup> د النور سورت، ۴۵ آیت.

د الاسراء سورت، ۹۹ آیت.

<sup>3.</sup> د الاحقاف سورت، ۳۳ آيت.

## ۲. د ارادې صفت:

اراده په لغت کې مطلق قصد ته وايې او د مشيت مرادفه ده.

ممكنات د تقابل په شپږو صفتونو كې خلاصه كېداى شي:

- 1. د وجود او عدم تقابل.
- 2. د ځيني صفاتو د حالتونو تقابل لکه تور او سپين، ګرم او سوړ، جامد او مايع او داسې نور.
  - 3. د زمانې تقابل لکه له طوفان څخه مخ کې زمانه او له هغې نه وروسته زمانه.
    - 4. د اما كنو تقابل لكه مصر او افغانستان او داسي نور.
    - 5. د جهتونو تقابل لکه ختیز او لویدیز، پورته او ښکته او داسې نور،
      - د ځينې مقاديرو تقابل لکه اوږد او لنډ او داسې نور.

د البيجوري له نظره اراده د دوو تنجيزي قديم او صلوحي قديم تعلقونو لرونكى ده، يعنى الله يوه شئ ته چې ورباندې پوه دى چې په خارج كې به په دغو صفاتو موجود شې، په ازل كې تخصيص وركوې، همدارنګه الله ازل كې د همدې شان تخصيص صلاحيت درلود، لكه چى د بالفضل تخصيص صلاحيت يى په ازل كى هم درلود.

ځينې نور علماوو د ارادې صفت ته دريم تنجيزي حادث تعلق هم منسوب کړي دي، په دې معنی چې الله ﷺ يوه شي ته په ځانګړيو صفاتو د ايجاد په وخت کې تخصيص ورکړي دي، خو مسلم مطلب او خبره دا ده چې وروستنۍ تعلق د تنجيزي قديم تعلق يو تمثيل دی او مستقل تعلق نه دی.

معتزلیان نظر لري چې د الله اراده لکه څنګه چې په واجب او مستحیل پورې تعلق نه نیسي، همدارنګه په شرورو او قبایحو پورې هم تعلق نه نیسي، امکان لري چې هغوی به خیر او شر د ممکن په جمله کې نه حسابوي.

د الله  $\frac{3}{2}$  د ارادې د صفت د موجودیت عقلي دلیل دادی چې الله د اختیار لرونکی عالم دی، دغسې صانع باید د ارادې لرونکی وي $^1$ .

د الله ﷺ د اراې په مورد کې نقلي دلايل عبارت دی له:

## «ذُو ٱلْعَرْشِ ٱللَّحِيدُ ﴿ فَعَّالٌ لِّمَا يُريدُ ﴿ \*

يعنې د عالي مقام عرش خاوند دى، ښه فعل كونكى دى د هر هغه څه چې اراده يې وكړي. او: «يُريدُ ۗ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسَرَ وَلَا يُريدُ بِكُمُ ٱلْعُسَرَ» 3

يعنې اللهﷺ تاسو ته د آساني اراده کوي او د سختۍ اراده نه کوي.

### ٣. د علم صفت:

علم هغه ازلي او د الله ﷺ په ذات قائم صفت دی چې بې له خفاء نه په ټولو ممکناتو، واجباتو او مستحيلاتو باندې احاطه لري.

د علم صفت يو تنحيزي قديم تعلق لري، يعنى الله ﷺ په ازل كې په ټولو شيانو باندې څرنګه چې دي، عالم دى. د بيجوري په نظر دغه صفت تنجيزي حادث او صلوحي قديم تعلقونه، نه لري ځكه تنحيزي حادث تعلق د الله په مورد كې د مخكېنې جهل مستلزم دى، او صلوحي قديم تعلق، ده معنى افاده كوې چې كوم ذات چې د پوهيدو لپاره صالح وي په حقيقت كې عالم نه بلل كېږي.

119

<sup>1.</sup> شرح البيجوري على الجوهرة: هماغه مؤلف.ص، ٨٠-٨٠.

<sup>2.</sup> د البروج سورت، 15–16 آيتونه.

<sup>3.</sup> د البقره سورت، 185 آيت.

د اسلامي عقايدو علماء وايي چې الله الله کلياتو او جزئياتو عالم دى، په داسې حال کې چې فلاسفه د الله علم په کلياتو پورې منحصر بولي، په دې مورد کې عقلي استدلالونه، نه يوازې چې مشکل نه حل کوي بلکه مشکلات لانور هم زياتوي  $^1$ .

د الله الله علم، کسبی علم چې د نظر، استدلال او دقت څخه حاصلیږي، نه دی همدارنګه نشو کولی چې د هغه علم ته، ضروري، نظري او یا بدیهي علم ووایو. دا ځکه چې ضروري علم سره له دې چې د نظر او استدلال نتیجه نه ده، خو بیا هم الله تعالی ته د ضرورت نسبت نشو کولی. د نظري علم نه هدف هماغه کسبي علم دی، بدیهي علم خو یا د ضروري مرادف دی او یا هم کله کله هغه پوهه ده چې په آسانۍ او ناڅاېې توګه حاصلیږي چې دغسې حالت هم الله الله شو منسوبولی.

## $^{2}$ «هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَىهَ إِلَّا هُوَ عَلِمُ ٱلْغَيِّبِ وَٱلشَّهَادَةِ $^{2}$

يعنې هغه الله داسې ذات دی چې نشته هيڅ معبود مګر هغه، په ټولو شيانو عالم او دانا دی. او:  $( |\vec{j} \cdot \vec{a} \cdot \vec{b} \cdot$ 

\_

<sup>1.</sup> محمد صدیق سیلاني. په اسلام کې روحي انقلاب، کابل: ( د لوړو زدکړو د وزارت مطبعه، ۱۳۸٦هجري شمسي) ص ۱۵۲–۱۵۲.

<sup>2.</sup> د الحشر سورت، ۲۲ آیت.

<sup>3.</sup> دطه سورت، ۹۸ آیت.

#### 4. د حیات صفت:

حیات هغه ازلي او د الله په ذات قائم صفت دی چې د علم او نورو واجبه صفاتو د اتصاف د صحت مقتضی دی $^1$ .

دغه تعریف د قدیم حیات تعریف دی، خو حادث حیات عبارت له هغه کېفیت څخه دی چې حس او ارادې حرکت ورسره لازم دی، د حیات صفت کوم ځانګړی تعلق نه لري. الله هخه کیدل د ثبوت عقلي دلیل د الله موصوف کیدل دي په قدرت، اراده، علم او نور واجبه صفاتو باندې چې پرته له حیات نه څنګه کېدای شي چې دغه صفات د هغه په ذات پوری تعلق ونیسې، بل دا چې الله په ټولو کائناتو ته ژوند ورکوي، نو دا به څنګه ممکن وي چې دی په خپله حیات و نه لري او د ژوند فاقد وي. الله ته دحیات د ثبوت نقلي دلایل عبارت دي له:

## $^{2}$ ﴿وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ $^{2}$

يعنې توکل وکړه په هغه ذات چې ژوندی دی، او هيڅ کله نه مړ کېږي. او:

## «ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلۡحَيُّ ٱلۡقَيُّومُ»

يعنې الله تعالى داسې ذات دى چې نشته هيڅ معبود پرته له د نه او پر خپل ذات قائم دى.

#### ۵. د کلام صفت:

كلام عبارت له هغه ازلي او د الله په ذات قائم صفت دى چې له حرف، صوت، تقدم، تأخر، اعراب او بناء څخه منزه دى. د كلام دغه تعريف د اهل سنتو علماوو له خوا شوى دى، خو ځيني علماء وايي چې كلام عبارت دى له قديمو، متوالي او مرتبو حروفو او اصواتو څخه. ځينې نورو علماوو د الله د كلام په قدم كې له حد نه زياته

<sup>1.</sup> سعد الدين التفتازاني، شوح العقايد النسفية. "دارالفكرالعربي، ١٣٢٣هـ.ق.ص. ۴٢.

د الفرقان سورت،۵۸ آیت.

<sup>3.</sup> د البقرة سورت، ۲۵۵ آيت.

مبالغه کړې آن تردې چې نقوش، رسوم، اعجام او هغه غلاف او دستمال چې د الله کلام یعنی قرآن کریم ورباندې پوښل کېږي، قدیم او ازلي بولي<sup>1</sup>.

معتزلیان وایې چې د الله کلام د حادثو حرفونو او صوتونو څخه عبارت دی چې د الله په ذات قائم نه دی، دوی عقیده لري چې الله، کلام په بل جسم کې پیدا کوي، لکه ونه او داسې نور.

کلام د الله ﷺ واحد صفت دی، پرته له تعلقاتو نه نور اعتباري اقسام لري، د مثال په توګه د لمانځه د طلبولو په وخت کې، امر او د منکر د ترک په وخت کې، نهی، کله خبر، وعد او وعید هم وي.

د البیجوري له نظره د کلام تعلق په سواد امر او نهی کې، تنجیزي قدیم دی او د امر او نهی په مورد کې که د مأمور به او منهی عنه وجود شرط نه وي بیا هم د کلام تعلق تنجیزي قدیم دی، خو په هغه صورت کې چې د مأمور به او منهی عنه وجود شرط وي د کلام تعلق، صلوحي قدیم دی، خو مخ کې د مأمور به او منهی عنه د موجودیت نه، او د مأمور به او منهی عنه د وجودیت نه، او د مأمور به او منهی عنه د وجود نه وروسته، دکلام تعلق، تنجیزي حادث دی.

د ابراهیم البیجوري له نظره د الله کلام په نفسي کلام کې، حقیقت او په لفظي کلام کې، مجاز دی، خو لفظي کلام ته باید حادث ونه ویل شي، ځکه له هغه نه د نفسي کلام د حدوث توهم کېږي.

نو د ځيني علماوو په آند لفظي کلام ته د حدوث نسبت يوازې د تعليم په وخت کې جايز دی او بس.

امام اعظم رحمة الله عليه په خپل كتاب "الفقه الاكبر" كې د الله الله عليه په مورد كې فرمايي: "و الفرقان كلام الله تعالى في المصاحف مكتوب و في القلوب محفوظ و

<sup>1.</sup> عبد العزيز فرهاري، النبراس:(قصه خواني، ١٣١٣هـ.ق) ص: ٢٢١.

كتابتنا له مخلوق و قرائتنا له مخلوق و ماذكره الله تعالى في القرآن عن موسى وغيره من الانبياء عليهم السلام و عن فرعون و ابليس، فان ذلك كله كلام الله تعالى اخباراً عنهم، و كلام الله تعالى غير مخلوق و كلام موسى وغيره من المخلوقين، مخلوق و الفرقان كلام الله تعالى لا كلامهم... 1".

د امام له نظره نه هم معلوميږي چې د الله ﷺ نفسي او ازلي کلام قديم دی، لفظي کلام او همدارنګه زمونږ قرائت او کتابت، مخلوق دی.

ابو المنتهى د هغه په شرحه كې ويلى: كه څوک د الله نفسي كلام او يا ازلي كلام، مخلوق وبولي، هغه كس كافر دى، او كه څوک ووايي چې قرآن كريم حادث دى او مطلب يې لفظي كلام وي نه ازلي كلام، نه كافريږى، خو دغه اطلاق خطا او اشتباه ده، ځكه له هغه د كفر توهم كېږى $^2$ .

د الله ﷺ د کلام په مورد کې عقلي دلیل دادی چې د کلام نفې کول الله تعالی ته د عجز د نسبت کولو مستلزم دی چې ده، د الله په حق کې مستحیل دی.

له نقلي دلايلو څخه د الله تعالى دغه قول دى چې فرمايي:

# « تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِّنَهُم مَّن كَلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتٍ » 3

یعنی دغه پیغمبران ځینې له دوی می پر ځیني نورو باندې غوره کړې دې او د دوی څخه څوک شته چې الله ورسره خبرې کړي دي او د ځیني درجې یې جګې کړي دی. همدارنګه الله څخ فرمایلي دي: ﴿وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِیمًا ﷺ عنی او الله خبرې و کړې له موسی سره، خبرې.

ينځم څيرکي

123

<sup>1.</sup> الفقه الاكبر، ص٢.

<sup>2.</sup> ابو المنتهي، ص ٢٠.

<sup>3.</sup> د البقره سورت،۲۵۳ آیت.

<sup>4.</sup> د النسأ سورت،164 آيت.

#### ۶. د سمع صفت:

سمع ازلي او د الله په ذات باندې قائم صفت دی چې په موجوداتو یعنی صوتونو او ذواتو پورې تعلق نیسي، دغه تعریف په سمع قدیم پورې مربوط دی، خو حادثه سمع داسې تعریف شوي ده: چې ایښودل شوې قوه ده په مفروش عصب کې چې د صماخ په مقر کې موقعیت لري او په معمولي تو ګه د هغې په واسطه صوتونه درک او اوریدل کېږي.

#### سمع د البيجوري له نظره درې تعلقه لري:

- تنجيزې قديم تعلق چې د الله ﷺ په ذات او صفاتو پورې ارتباط لري.
- صلوحي قديم تعلق چې زمونږ د پيدايښت د ماقبل سره ارتباط لري.
- تنحيزي حادث تعلق چې زمونږ د پيدايښت تر ما بعد پورې ارتباط لري.

د الله ﷺ د سمع په مورد کې عقلی دلیل ده دی چې که الله ﷺ داسې صفت ونه لري دا يو نقصان او ناتواني ده چې د الله په حق کې محال دی. د نقلی دلایلو څخه یو دغه

مبارك آيت دى: «إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ اللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

يعني په تحقيق، الله ﷺ اوريدونكي او ليدونكي دي.

#### ٧. د بصر صفت:

بصر عبارت له هغه ازلي او د الله  $\frac{3}{2}$  په ذات قائم صفت دی چې په موجوداتو پورې که ذوات وي او يا نور، تعلق نيسي. چې ده تعريف د قديم بصر لپاره دی  $\frac{2}{2}$ . خو حادث بصر داسې تعريف شوي دي: حادث بصر عبارت له يوې قوې څخه دی چې د دوو مجوفو عصبو په منځ کې ايجاد شوي او د صليب په شکل يو تر بله سره پيوست شوی او د هغه په واسطه په معمولي تو ګه روښنايي، رنګونه، شکلونه او نور، درک کېږي.

<sup>1.</sup> د الغافر سورت، ۲۰ آیت.

<sup>2.</sup> شرح العقايد النسفية. هماغه مؤلف (تفتازاني)، ص ٢٢.

او دنقلي دلايلو څخه يو هم دالله ﷺ دغه قول دى: «وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞». يعني الله ﷺ په هر هغه څه چې تاسې يې اجراء كويئ، بينا دى.

د الله  $\frac{34}{3}$  معنوي صفتونه د هغه د معانی (ذاتی) صفتونو تابع دی، هر هغه څه مو چې د معانی صفاتو په اړوند زده کړل، د معنوي صفاتو په مورد کې هم د تطبیق وړ دی. معنوی صفتونه هم (V) او یا (A) او یا هم (P) صفتونه دی او په لنډه توګه یې داسې لیکو: حیات لرونکی، قدرت لرونکی، علم لرونکی، اراده لرونکی، کلام لرونکی، سمع لرونکی، بصر لرونکی.

پنځم څپرکي د اللهﷺ ثبوتي صفتونه

### پوښتنې

1. د يو شمير علماوو استدلال چې الله ﷺ يوازې په يوه صفت متصف دى، شرحه کرئ.

- 2. دا چي الله ﷺ په بي شماره سلبي صفاتو متصف دی، څرنګه توجیه کېدای شي؟
- 3. تنحيزي قديم، تنحيزي حادث او صلوحي قديم تعلقات د هغو د مثالونو سره، بيان کرئ.
  - 4. د الله ﷺ د قدرت اووه تعلقه د مثالونو سره، توضيح كړئ.
- د تقابل شپږ صفتونه چې د ممکناتو په مورد کې ذکر کېږي، د مثالونو سره يې
   ذکر کړئ.
- 6. د الله ﷺ د قدرت او ارادې صفتونه ولې په واجب او مستحیل پورې تعلق نه نیسي؟ ده مطلب تحلیل کړئ.
  - 7. د علم صفت څو تعلقه لري د مثال سره يې شرحه کړئ.
  - 8. د حيات صفت ولې د تعلق فاقد دى؟ دغه موضوع توضيح كړئ.
  - 9. د الله ﷺ د كلام د صفت د تنحيزي قديم تعلق، مختلف حالتونه بيان كرئ.
- 10. د الله ﷺ معنوي صفات د هغه د صفات معانی (ذاتی) سره څه تفاوتونه لري؟ د ګروپي کار له لارې يې تحليل کړئ.
- 11. د الله ﷺ د صفات معانی (ذاتی) او معنوی صفتونو په مورد کې، څرنګه د منابعو او درسی موادو څخه استفاده صورت مومی؟
- 12. د دغه لوست محتویات او مطالب، چې تر ټولو مباحثو مفصل لوست دی، په دریېو معیاري صفحو کی خلاصه کړئ.

## **دريم لوست** دالله جل جلاله فعلى صفات

## موخي:

- 1. محصلان باید د فعلي صفاتو په تعریف د اعتراض په نظر کې نیولو سره چې په هغه تعریف باندې وارد شوی دی، پوه او هغه به بیان کړای شي.
- 2. محصلان بايد په دې مورد کې د اشاعروو او ماتريديوو د نظرياتو سره آشنا شي.
- 3. محصلان باید دغه موضوع چې "د الله صفات نه عین ذات او نه غیر ذات دی" ډیره ښه تحلیل کړي.

د الله الله الله الله الفعال د ذاتي صفاتو په مقابل کې چې د صفات معاني په نوم هم ياديږي، واقع دي. د فعلي صفاتو د تعريف په مورد کې بايد ووايو چې: فعلي صفات هغه صفتونه دي چې الله اله يې په ضد باندې موصوف کېدای شي، په داسې حال کې چې د الله اله اله اله اله يې په ضد باندې موصوف کېدای د باندې حال کې چې د الله اله اله اله يا معاني صفات هغه صفات دی چې الله يې په ضد باندې نشي موصوف کېدای. د فعلي صفاتو مثالونه عبارت دې له: احياء، اماتت، ايجاد، ترزيق، اعزاز، اذلال او داسې نور. او د ذاتي او يا د معاني صفاتو مثالونه عبارت دي له: حيات، قدرت، اراده، علم، کلام، سمع، او بصر څخه.

د فعلي او ذاتي صفتونو په تعريفونو ملاحظې موجودې دي، ځيني علماء دغه تعريفونه لکه چې په مخکېني درس کې اشاره ورته وشوه، جامع او مانع نه بولي او وايي چې: که دغه تعريفونه صحيح وی، نو د عدل، علو، جبروت، عزت او داسې نور صفتونه چې د ذاتي صفتونه په لست کې نه ليدل کېږي، خو الله له يې په ضد باندې موصوف نه دی، د الله د صفاتو په کوم ګروپ او صنف کې شامليدلی شي؟ خو ځيني علماوو د دغه اعتراض د رفع کولو په خاطر د الله د فعلي او ذاتي صفاتو لپاره، نور تعريفونه په نظر کې نيولي دې.

ځيني نورو محققانو لکه مصطفي سعيد الخن او محي الدين ديب مستو، د "العقيدة الاسلامية – اركانها – حقايقها – مفسداتها" معروف كتاب مؤلفين د دغو صفاتو يو شمير صفتونه په ځانګړي صنف کې چې د "الصفات الجامعة" په نوم ياديږي، راوړي دي. لکه:  $^1$ علو او عظمت د الله په دې قول کې  $\sim$ وَلَا يَءُودُهُ  $\sim$  حِفْظُهُمَا  $^{-}$ وَهُوَ ٱلْعَلَىُّ ٱلْعَظِيمُ  $^{-}$ جبروت او كبر، د الله په دې قول كې:"هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَـٰمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلۡمُهَيۡمِرِ. ُ ٱلۡعَزِيزُ ٱلۡجَبَّارُ ٱلۡمُتَكَبِّرُ» عزت او قوت د الله په دې قول كې:  $^4$  ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَنِيزٌ حَكِيمٌ ﴿  $^3$  ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ  $^4$  ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ  $^4$ همدارنګه دغو محققانو د اللهﷺ د څلورو نورو صفاتو نه هم بحث کړی دی او هغه يي د"صفات اختلف فيها" تر عنوان لاندې راوړي دي، دغه صفتو نه عبارت دي له: (١) او (٢) د رأفت او رحمت نه چې د الله په دې قول:  $( | \psi \rangle^{3}$  رَبَّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ كې راغلي دي، او (٣) د حلم صفت دی چې د الله په دې قول: ﴿وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَليمرُّ حَليمُر ﴿ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ کې راغلي، او (۴) د مغفرت صفت دی چې د الله تعالى په دې قرل: «إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ كَي راغلي دي. د پورتنيو څلورو صفاتو په مورد كې هم د اسلامي عقايدو د علماوو ترمنځ اختلاف موجود دي. خو راجح قول په دې مورد کې دا

د البقره سورت، 255 آیت.

<sup>2.</sup> د الحشر سورت، 23 آيت.

<sup>3.</sup> د الانفال سورت، 10 آيت.

<sup>4.</sup> د الذاريات سورت، 58 آيت.

د النمل سورت، 7 آیت.

<sup>6.</sup> د الحج سورت، 59 آيت.

<sup>7.</sup> د الممتحنه سورت،12 آيت.

دى چې دغه صفتونه داسې معنا ګانې دي چې د الله په ذات قايمې دي، يعنې د ذاتي صفاتو له جملې څخه پيژندل شوي دي $^1$ .

ابو المنتهي هم د ذاتي او فعلي صفاتو دپاره تعريفونه په نظر کې نيولي دي، خو په صفاتو پورې مربوطه حاشيه کې د اشاعروو له خوانه د ذاتي او فعلي صفاتو لپاره يو بل جالب تعريف ذکر شوی دی او هغه په دې ډول دی: ذاتې صفت هغه دی چې د نفې کولو څخه يې د هغه نقيض لازميږي مثلاً که حيات نفې شي، موت لازميږي او يا که قدرت نفې شي، عجز لازميږي. خو فعلي صفت هغه دی چې د نفې کولو څخه يې د هغه نقيض نه لازميږي. مثلاً: که احياء نفې شي اماتت نه لازميږي $^2$ .

#### فعلى څو صفتونه:

په قرآن کريم کې چې الله په کومو صفتونو موصوف شوي دي، هغه وصف د مخلوق د وصف خلاف دی، د هغو په منځ کې فرق داسې دی لکه چې د خالق او تل پاتې دات فرق چې د فاني مخلوق سره يې لري.

د فعلي صفاتو د جملي نه څو صفتونه د نمونې په ډول ذکر کوو:

د رزق «ترزیق» صفت: الله ﷺ په دې مبارک آیت کې خپل ذات بندګانو ته په رزق ورکولو توصیف کړی: «مَآ أُرِیدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَآ أُرِیدُ أَن یُطْعِمُونِ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ ﴾ 3.

د ایتاء صفت: الله تعالی مخلوقاتو ته معطي او د هر شی ورکونکی دی لکه چې فرمايي: «وَيُؤَتِ کُلَّ ذِی فَضْلِ فَضْلَهُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ال

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين، ص204-205.

<sup>2.</sup> ابو المنتهى، ص١٢.

د الذاريات سورت، 57 – 58 آيتونه.

د هود سورت، 3 آیت.

پنځم څپرکي د الله ﷺ ثبوتي صفتونه

د تعليم صفت: د الله ﷺ د قرآن كريم د تعليم او بيان په مورد كي داسي فرمايي:

# «ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَق ٱلْإِنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞»1.

# د فعلي صفاتو په مورد کې د العقيدة الطحاوية د شارح نظر:

محمد بن ابی العز الحنفی فرمایی: "الله الله ازل نه تر ابد پورې په قدیمو صفاتو متصف دی، ټول صفات یې که ذاتي دي یا فعلي، ازلي او ابدي دي. د الله د قدیمو صفات نه کوم صفت نه کمیږي، او هغه نوي وصف چې تر مخه الله له هغه متصف نه وي، نه موصوف کېږي... د الله اله فعلي صفتونه عبارت دي له: تخلیق، تصویر، احیاء ، اماتت قبض، بسط، استواء، اتیان، مجیئت، نزول، غضب، رضاء او داسې نورو څخه ".

# د مذاهبو نظريي:

د ذاتي او فعلي صفاتو اصطلاح په دقیقه توګه نه ده معلومه چې د چا له خوا استمعال او کارول شوې ده، خو د نعمان بن ثابت د معروف کتاب څخه چې د فقه اکبر په نوم یاد شوی دی، څرنګدیږي چې دغه تصنیف بندي د امام اعظم "ابو حنیفة" رحمة الله علیه په واسطه شوې ده.

<sup>1.</sup> د الرحمن سورت، 1– 4 آيتونه.

<sup>2.</sup> شرح العقيدة الطحاوية. هماغه مؤلف. ص44.

خو ماتردیه په دې نظر دی چې فعلي صفتونه د الله الله الله الله عنونه دي چې د الله د اتکوین د صفت څخه یې نشأت کړي دي، د مثال په توګه که د تکوین صفت چې د الله تعالی په نفس قایم او ازلي صفت دی، په وجود پوری ارتباط ونیسې د "ایجاد" د صفت په نوم او که په رزق پورې ارتباط ولرې، د "ترزیق" صفت په نوم یادیږي. په همدې شان د نورو تعلقاتو په مورد کې، نور فعلي صفات لکه اعزاز، اذلال، غضب، رضأ، امان، بسط، نزول، تصویر، قبض او د هغو په شان نور، مطرح کېږی  $\frac{1}{2}$ .

ځينې علماوو له هغو جملې نه امام ابو حنيفه رحمة الله عليه دغه صفتونه په يوه مستقل صنف او ګروپ کې د "فعلي صفتونو" په نوم په نظر کې نيولي دي.

د پورتني اختلاف په نظر کې نيولو سره چې د فعلي صفاتو په مورد کې موجود دي، د دغه صفاتو بحث او مطالعه د "فعلي صفاتو" ترعنوان لاندې د مشکل سره مخ کېږي، د" قدرت او تکوين" د صفاتو په مورد کې بحث، د افعالو ټولو صفاتو ته هم شامليږي. خو مونږ ددې کتاب په فصل بندۍ کې د فعلي صفاتو دپاره ځانګړی لوست په نظر کې نيولی او د خپل جليل القدر امام، امام اعظم ابو حنيفه رحمة الله عليه لاره او طريقه مو تعقيب کړې ده.

## د الله جل جلاله د ذات په رابطه د صفاتو عينيت او غيريت:

د الله ﷺ د ذات په رابطه د صفاتو د عینیت او غیریت په مورد کې د علماوو، ترمنځ اختلاف موجود دی. معتزله وابي چې د الله ﷺ صفات د الله تعالى عین ذات دی، په داسې حال کې چې ځیني نور علماء نظر لري چې د الله تعالى صفات د هغه د ذات نه غیر دی.

د اهل سنت او جماعت علماء په دواړو پورتنيو نظرونو کې ستونزې ويني خو زمونږ د علماوو له نظره د الله  $^1$ .

<sup>1.</sup> عبدالحي الشيخلي البغدادي، شرح العقيدة الطحاوية، د ارالفكر العربي. ب ت. ص:48-49.

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية: الحنفى. ص 45-46.

که د الله صفات د الله عین ذات محسوب شي، دا به دغسې معنی ورکړي چې نور نو دوی اصطلاح ګانې (ذات) او (صفت) چې دواړه په ځانګړی توګه د اسلامی شریعت له اساسي مؤمن به څخه دی، وجود ونه لري. او که د الله که صفات د هغه د ذات څخه غیر وشمیرل شي، نو معناې داسې کېږي چې د الله قدیم ذات یو شی او قدیم صفات یې بل شی دی چې دا، د قدماوو د تعدد نظریه مطرح کوي چې د هغې قبلول د اسلامي عقایدو له نظره نادر او غیر منطقي دی.

#### پوښتنې

- 1. د تاسو له نظره د ذاتي او فعلي صفاتو لپاره كوم ډول تعريف مناسب دى.
- 2. آیا د عدل، صدق، جلال، عظمت او جبروت صفتونه د الله ﷺ د ذاتی صفاتو څخه دی او یا له فعلی صفاتو نه؟ په دلیل سره یی بیان کړئ.
- د اشعریانو نظر د فعلي صفاتو د نفې کولو په مورد کې څرنګه توجیه کولی شئ؟
   واضح یی کړئ.
- 4. ماتريديه فعلي صفاتو ته د الله تعالى د تكوين د صفت سره څرنګه ارتباط وركوي؟ بيان يې كړئ.
- د هغه چا دلایل چې د الله صفات عین ذات بولي او همدارنګه د هغه کسانو دلایل چې غیر ذات یی بولي، بیان کړئ.
- 6. مونږ ولې د الله تعالى صفات نه عين ذات او نه غير ذات بولو؟ په دغه موضوع کې يو تر بله سره بحث و کړئ.
- 7. د فعلي صفاتو په مورد کې او د هغو د بحث وړ موضوع ګانو په باره کې ځانګړې کورني کارونه و کړئ.
- 8. د فعلي صفاتو د لازياتي توضيح په مورد کې دی د مناسبو منابعو او درسې موادو څخه استفاده وشي.

پنځم څپرکي د اللهﷺ ثبوتي صفتونه

# **څلورم لوست** دالله جل جلاله متشابه صفات

## موخي:

- 1. محصلان باید د الله ﷺ په متشابه صفاتو پوه او هغه به بیان کرای شي.
- 2. محصلان باید په دې موردکې د مبارکو آیتونو او نبوي احادیثو سره آشنا او هغه به ذکر کړئ.
- 3. محصلان باید د الله ﷺ د متشابه صفاتو په هکله د سلفو او خلفوله نظر سره بلدیت پیدا کړئ.
- 4. محصلان باید د تشبیه او تجسیم په مورد کې د علامه طبا طبائی په نظر وپوهیږئ او هغه به توضیح کړای شي.
- 5. محصلان باید د صفاتو د معنا کانو په مختلفو توجیهاتو پوه او وضاحت به ورکرای شي.

د اسلامي شريعت په عقايدو كې الله ﷺ ته متعدد صفات لكه ثبوتي، ذاتي، فعلي، جمال او دكمال صفتونه، منسوب شوي دي چې ځيني كسانو په دې مورد كې د الله ﷺ په حق كې په تشبيه او تجسيم حكم كړى دى او ځينې نورو د تعطيل لاره غوره كړيې ده. په قرآن كړيم كې ځيني آيتونو د الله ﷺ متشابه بيان كړى، د داسې آيتونو څو مثالونه په لاندې ډول دي: «يَدُ ٱللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ» (الفتح، ١٠). «إِنَّ ٱلْفَضَلَ بِيَدِ ٱللهِ» په لاندې ډول دي: «يَدُ ٱللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ» (الفتح، ١٠). «وقال رَبُّكُمُ» (الانفال، ١٧). «وقال رَبُّكُمُ» (الانفال، ١٧). «وقال رَبُّكُمُ» (الغافر، ٢٠). «وَاَصْ لِمَا لَبِثُوٓا أَمَدًا هِ» (الكهف، ٢٠). «وَاَصْ لِمَا لَبِثُوٓا أَمَدًا هَا» (الكهف، ٢٠). «وَاَصْ لِمَا لَبِثُوٓا أَمَدًا هَا» (الكهف، ٢٠). «وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ

ذُو ٱلجَلَكِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ الرحمن، ۲۷). ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَتَمَّ وَجَهُ ٱللَّهِ مِنْ حَبَلِ (110). ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ﴾ (طه، ۵). ﴿ وَخَنُ أُقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبَلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ ﴾ (ق، ١٦). ﴿ فَأَتَنَهُمُ ٱللّهُ ﴾ (الحشر، ٢). ﴿ وَنَرَلُهُ قَرِيبًا ﴾ اللّه والمعارج، ٧). ﴿ وَخَرَلُهُ قَرِيبًا ﴾ (المعارج، ٧). ﴿ وَخَرَلِكَ نَفْعَلُ بِاللّهُ جُرِمِينَ ﴿ الله المعارج، ٧). ﴿ وَلَكِنَّ ٱللّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴿ ﴾ (البقرة، ٢٥٣). ﴿ فَلَا نُقِيمُ هُمْ الله الله الله وَرَبًا ﴿ ﴾ (الكهف، 100). ﴿ حَتَبَ ٱللّهُ لَأَغْلِبَ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ (المجادلة، ٢١). او ... او ... همدارنگه د صحيحينو په حديث كي راغلي: ﴿ يَعْولُ: مِن يَعْولُ: هَا لَيْ فَاعْولُا: مِن يَعْولُ: هَا لَيُولُ وَالله الله غَفْرِلُهُ ﴾ الله الم نغضِب له؟ من يَسْأُ لني فاعطيه؟ من يَستغفرني فا غفرله؟ ﴾ أنه عضباً لم نغضِب قبله مثله ولن يغضِب بعده مثله ﴾ . اليوم غضباً لم نغضِب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يعضب بعده مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يعشب بعده مثله ولن يعضب بعده مثله ولن يعضب بعده مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يعشب بعده مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يعشب المؤلِّد ولن يغضب بعده مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يغضب بعده مثله ولن يعشب المؤلِّد ولن يغضب بعده مثله ولن يعشب المؤلِّد ولن يغضب المؤلِّد ولن

#### د سلفو او خلفو موقف:

د دغسې قرآني مبارکو آيتونو او نبوي احاديثو په موردکې د عقايدو د علم علماوو مختلفې نظريې بيان کړي دي او په دوو ګروپو سلف او خلف تقسيم شوي دي، د سلفو علماوو چې د دريمې او يا پنځمې هجري پيړۍ د مخه يې ژوند کړی، د دې صفاتو په هکله يې سکوت اختيار کړی اويا يې ويلي چې د دغو صفاتو اصل معلوم او کېفيت يې مجهول دی او امکان لري چې په دې مورد کې سوال کول د دوی له نظره، بدعت وي.

<sup>1.</sup> دغه حدیث امام بخاري رحمة الله علیه د «الصلاة په تفسیر کی» (1145) تخریج کری دی.

<sup>2.</sup> شرح العقيدة الطحاوية. هماغه مؤلف. ص 45.

خو داسلامي عقايدو خلفو او متأخرو علماوو په دې موردکې د متقدمو علماوو په قول اکتفاء نه ده کړې او ددې مبارکو آيتونو او نبوي احاديثو په تأويل او منطقي توجيه يې لاس پورې کړی دی.

د یادولو وړ ده چې د دغسې توصیفاتو په مفهوم باندې د نه پوهیدو له امله مشبهه او مجسمه فرقي په اسلام کې منځ ته راغلي دي، د عبدالقادر بغدادي تمیمي ( $\mathbf{۴۲9}$  هجري) د نظر په اساس د مشبهه فرقه په دوه ډوله وه:

ا. يو شمير كسانو د الله الله فات د غير الله له فات سره تشبيه كاوه چې دغه ډله په شپاړسو فرقو باندې، ويشل شوې ده.

خلفو علماوو دا ډول نصوص تأويل کړي دي داسې چې د «يد» څخه يې، قدرت او له «نزول» نه يې د ملائکو نزول، اراده کړې، او دغسې تأويل يې په نورو متشابه آيتونو کې تر سره کړي دي.

د سلفو علماوو چې په خير القرون پورې مربوط دي په دغسې مبارکو آيتونو کې يې د تفويض مذهب غوره کړی او ويلي يې دي: مونږ الله ﷺ په هغو صفاتو چې خپل ځان يې پرې موصوف کړی، پرته له تأويل څخه موصوف بولو.

2. العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلف،ص 181.

<sup>1.</sup> د طه سورت، 5 آیت.

نه ده، او دهغه كېفيت زمونږ دعقل له درک څخه جګ دی. او په هغه باندې باوركول واجب دي، اوله هغه نه پوښتنه كول بدعت دی. علامه الباجوري د «تحفة المريد» په (۵۳) مخ كې ليكې:

دسلفو او خلفو ترمنځ د اختلاف مورد په لانديني مبارک آيت کې د وقف موضوع ده: 
«هُو ٱلَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُّحْكَمَتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِتَبِ وَأُخرُ مُتَشَيْهِاتُ فَا تَشَيْهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ مُتَشَيْهِاتُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَيْبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلهِ مُ تَأْوِيلهِ وَالْمَا اللَّهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَمُ تَأْوِيلهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلهِ اللَّهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ مِنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُمُ إِلَّا ٱللَّهُ أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللّٰهُ مِنْ عِندِ رَبِّنَا أَوْمَا يَذَكُمُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللّٰهُ مَنْ عِندِ رَبِّنَا أَوْمَا يَذَكُمُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللّٰهُ مِنْ عِندِ رَبِّنَا أَوْمَا يَذَكُمُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللّٰهُ مَنْ عِندِ رَبِنَا أَوْمَا يَذَكُمُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهُ مَنْ عِندِ رَبِّنَا أَوْمَا يَذَكُمُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ إِلَى اللّٰهُ مَنْ عِندِ رَبِّنَا أَوْمَا يَذَكُمُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ إِلَٰ اللّٰهُ مَنْ عَندِ رَبِّنَا أَوْمُ اللّٰ اللّٰهُ أَوْلُواْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰذِينَ فِي الْمُواْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ ال

يعنې هغه دى خداى چې قرآن يې پرتا نازل كړى چې ځينې له هغه كتاب څخه آيتونه محكم دي چې هغه د كتاب اصل دى او ځينې نور متشابه آيتونه دي، هغه ډله چې په زړونوكې يې باطل ته ميل دى د متشابه متابعت كوي ترڅو د هغه په تأويل سره فتنه كري وكړي په داسې حال كې چې دهغه په تأويل پرته له الله څ څخه بل څوك نه پوهيږي، او د پوهې لرونكى وايي چې مونږ په ټول هغه كتاب ايمان راوړى، ټول محكم او متشابه د الله له لورى څخه راغلي دي، او پند نه اصلي مكر دعقل خاوندان. د «الراسخون فى العلم» په موردكې اختلاف منځ ته راغلى، ځينې هغه دجلاله په لفظ عطفوي، نو په دې اساس پوهان او په علم كې راسخ كسان د متشابه په تأويل پوهيږي، ځكه د هغوى له نظره وقف د «الراسخون فى العلم» په آخر باندې دى، نه دجلاله په لفظ. خو ځينې نور وايي چې وقف د جلاله په لفظ باندې دى، نو په دې صورت كې ،په متشابه باندې پوهيدلى او په هغه باندې علم لرل تر الله چې په علم كې په هغه باندې ايمان راوړي او په متشابه باندې علم، خداى تعالى ته تفويضوي.

<sup>1.</sup> د آل عمران سورت، 7 آیت.

#### دامام ابن تيميه تاويل:

امام ابن تيميه د «كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ» آيت په موردكې ډير ښه تفسير كړى: «ان المراد بالوجه هنا: الجهة، و أن معنى الاية: كل شيء هالک الاما اُريد به جهة الله تعالى، مثل قوله تعالى: «وَلِلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَثَمَّ وَجَهُ ٱللهِ» 2. اي: قبلة الله، وجهة الله هكذا قال جمهورالسلف» 3 امام الباجوري د جوهري په شرحه يوه د پام وړ مباحثه بيان كړې ده چې د امام زمخشري او امام غزالي رحمة الله عليهما ترمنځ د «اَلرَّمْمَنُ عَلَى اَلْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ ) مبارک آيت په مورد كې تر سره شوې ده، په مباحثه كې امام زمخشري له امام غزالي څخه د همدغه مبارک آيت په مورد كې پوښتنه كوي، هغه په ځواب كې فرمايي:

کله چې ناممکن وي چې کېفیت او په کوم ځای کې به د خپل ځان شتون و پیژني نو د تا د بندګی د شان سره څنګه مناسبه ده چې څرنګوالی او په کوم ځای کې د متعال خدای شتون درک او بیان کړي؟ د اسلامي عقایدو د مسایلو په مورد کې تر اوسه پورې همدغه دوی طریقې موجودې دي چې د ډاډ وړ او خوندي لاره داده چې د سلف صالح لاره تعقیب کړو او د اسلامي عقایدو زیات مطالب الله له تفویض او موکول کړو.

امام شافعی رحمة الله علیه په دې مورد کې ډیر ښه فرمایلي دي: سلف صالح په علم، عقل، دین او فضل کې تر مونږ ډیر جګ دی همدارنګه د هغوی رأی او نظر ډیر ښه دی چې متابعت یې و کړو.  $^1$ 

<sup>1.</sup> دالقصص سورت، 88 آیت.

<sup>2.</sup> د البقرة سورت، 215 آيت.

<sup>3</sup>. دامام ابن تیمیه  $\alpha$  فتاوی مجموعه (27/2) اوله هغه وروسته).

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية. هماغه مؤلفين، ص 183.

#### پوښتني

- 1. دصفاتو داصطلاح او متشابه مباركو آيتونو په هكله چې كوم معلومات لرئ هغه بيان او توضيح كرئ.
- 2. د ذکر شويو قرآني مبارکو آيتونو او نبوي ذکر شويو احاديثونه علاوه د قرآن کريم او د پيغمبر د احاديثو نور مثالونه هم پيدا او ذکر کرئ.
  - 3. د امام تيميه نظر د ذكر شوي مبارك آيت په مورد كې، تحليل كړئ.
- 4. په هغه مورد کې چې د امام زمخشري او امام غزالي ترمنځ مباحثه شوې ده له هغی نه موڅه نتیجه تر لاسه کړې ده ؟ په خپل مینځ کې بحث ور باندې وکړئ.
- د متشابه آیتونه په موردکې امام محمد بن ابې العزالحنفي د نظر په هکله پلتڼه او بحث و کړئ.
  - 6. د سلفو او خلفو علماوو نظر د متشابه صفاتو په باره کې د دليل سره ذکر کړئ؟

پنځم څپرکي د اللهﷺ ثبوتي صفتونه

# پنځم لوست الهي عدل

## موخي:

- 2. محصلان بايد د هغو قرآني آيتونو سره چې د الله الله الله علم د نه صادريدو په مورد کې دي، آشنا شي.
  - 3. محصلان باید دالهی عدل د اهمیت په باره کې معلومات لاس ته راوړي.
- 4. محصلان باید د نمونې په توګه د تکویني عدل د مثالو سره بلدیت پیدا کړي.

د عدل صفت یوه له هغو موضوعاتو څخه ده چې د اسلام د تاریخ په اوږدوکې د بحث موضوع پاتي شوې ده.

د اهل سنت او جماعت له نظره انسان او ټول عالم د الله الله مخلوق او مملوک دي، خالق او مالک کولی شي چې په خپلو مخلوقاتو او مملوکاتو کې هر ډول خالقانه او مالکانه تصرف و کړي، پرته له دې چې دغه کار دده په مورد کې ظلم وبلل شي، ځکه الله اله دې حصره قدرت، لرونکی دی، نو تصرف يې هم بې قيده او بې حصره دی. د الله هم ډول مشيئت، اراده او تصرف په حکمت او مصلحت بناء دی چې مونږ کله کله نشو کولای هغه په خپل محدود توان او عقل، درک کړو. آقرآن کريم الله اله ته د عدل صفت منسوب کړي، او هر ډول ظلم يې په هره اندازه چې وي، له خدای تعالی څخه نفې او سلب کړی دی، لکه چې فرمايي:

«قُلْ مَتَنعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْاَحِرَةُ خَيْرٌ لِّمَنِ ٱتَّقَىٰ وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ١٠٠٠

<sup>1.</sup> شرح البيجوري على الجوهرة، هماغه مؤلف. ص 125-126.

<sup>2.</sup> د النساء سورت، 77 آيت.

يعنې ووايه (ای محمده) د دنيا متاع ډيره کمه ده، او آخرت دهغه چا لپاره چې پرهيزگار وي، غوره دی او هيڅ ظلم به په تاسې ونه شي، او:

 $<||\tilde{q}||^{2}$  الله كَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ  $<||\tilde{q}||^{2}$ .

يعني په تحقيق الله ﷺ د ذرى په اندازه هم ظلم نه كوي، او:

« وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلَّمًا لِّلْعِبَادِ ﴿

يعنې اللهﷺ د بندګانو لپاره د ظلم اراده نه کوي.

ځينى متكلمين په الهى عدل كې زيات بحثونه لري، له د جملى نه دوى ويلى چې: الله د عدل د صفت درلودونكى دى او دهغه د عدل صفت هم په تشريع، ثواب، عقاب او هم په خلقت او تكوين كې نافذ دى، په الهي تشريع كې دعدل خلاف هيڅ مورد نه ليدل كيږي، كه په كومه آسماني تشريع كې يو شى فرض او يا حرام شوي وي، هغه بې له لوړ حكمت او لوي مصلحت څخه خالي نه دى الكر كه دغه حكمت او مصلحت په ځينې مواردوكې مونږ ته په قاصر عقل د درك وړ نه وي، په همدې توګه د ثواب او عذاب وركولو په مورد كې په عدل حكم كوي، او وروسته د الله د تكويني عدل لپاره مثالونه ذكر كوي.

#### تكويني عدل:

د الله الله عدل په کامله توګه په خلقت، تکوین او وجود کې هم مشهور او محسوس دي، ټول مقادیر، فواصل، اوصاف او په عالم الوجود کې کېفیتونه او څرنګوالی په معین او منطقي تناسب سره چې د هغه دکار د دوام ضامن دی، خلق او په کار اچول شوي دي، ځکه الله د عالم په ټولو اجزاووکې په ټولو کمالاتو، نیکېو، نقصونو، سختیو او عیبونو باندې پوره علم لري، د حکمت او مصلحت په وجه او دعقل د حکم مطابق باید ووایو چې حکېم خدای د نیکې نیکې ته پر نقص او عیب ترجیح ورکړې ده.

<sup>1.</sup> دالنساء سورت، 40 آيت.

<sup>2</sup> دالغافر سورت، 31 آیت.

قرآن كريم هم په خلقت او تكوين كې الهي عدل ته اشارې كړي دي لكه چې فرمايي: «إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَننهُ بِقَدَرِ ١٠ يعني ټول شيان مو په دقيقه اندازه خلق كړي دي. او: «وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءِ فَقَدَّرَهُ ۚ تَقَدِيرًا ۞ " يعني او خداى تعالى ټول شيان خلق كړي دي او هغه يې اندازه كړل په دقيقه اندازه سره. او: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ مِ بِمِقَّدَارٍ ﴿ عَنهُ عَنِي او تبول شيان د الله على له نود په معينه اندازه دي. او د نبي كريم، په يوه حديث كي راغلي دي: «بالعدل قامت السماوات والارض» يعني أسمانونه او ځمکه د يوې دقيقي اندازې پر اساس ولاړ دي. دا يو څرګند حقیقت دی چې الهي عدل په ټول جهان کې مشاهده کیږي، هم په ډیرو وړو موجوداتو کی چی په غیر مسلح ستر کو نه لیدل کېږي، او هم په ډیرولو یو سماوي اجرامو کي. که د يوه حيه او يو حجريي موجود ژوند په نظر کي ونيسو، په هغه کي به لازم نظم او تناسب ووینو چې څرنګه حرکت کوي، څرنګه غذا لاس ته راوړی او څرنګه یې هضموي او د خپل بدن جز یې ګرځوي. همدارنګه وبه ګورو چې تکثیر او د خپل مثل تولید کوي، خلاصه دا چې خپل ټول بیولوژیکي او حیاتي فعالیتونه په منظمه توګه تر سره کوي $^4$  ځمکه چې د مونږ د شمسي نظام يوه سياره ده په ټولو ابعادوکې په دقیق تناسب، خلق او پیدا شوې ده، د هغی لویوالی او ووړوالی، جاذبه قوه یی، له نورو سيارو څخه فاصله يي، نسبت لمرته موقعيت يي، وضعي او انتقالي حركتونه يي او داسی نور په دا ټولو کی، پوره نظم او دقت په نظر کی نیول شوي دي $^{1}$ .

... .1 10 ...

<sup>1.</sup> دالبقرة سورت، 49 آيت.

دالفرقان سورت، 2 آیت.

دالرعد سورت، 8 آیت.

<sup>4.</sup> صلاح الدين سلجوقي. تجلى خدا در آفاق و انفس. كابل. 1383 ق، ص 183– 185.

<sup>1.</sup> عبدالسلام تونجي، العقيدة في القرآن، طرابلس: 1986، ص 152-153.

# الهي عدل ته د الخميس اشاره:

محمد بن عبدالرحمن الخميس د «العقيدة الطحاوية» په شرحه کې چې د عبدالماجد ابو زاهد په واسطه په فارسي ژبه ترجمه شوې ده، ليکي: «...جنت او دوزخ دواړه مخلوق او نه فنا کېدونکی دی، زما عقيده داده چې الله کښځ جنت او دوزخ د ټولو تر مخه پيدا کړل او داسې مخلوق يې پيداکړ چې دغو دواړو ځايونو ته د تګ لايق وو، هر څوک يې چې جنت ته وليږه هغه د الله کښځ فضل دی او هر څوک يې چې د دوزخ اهل و ګرځاوه هغه يې عدل دی ...»  $^1$ 

## د الهي عدل په مورد کې د محمد بن ابي العزالحنفي شرحه:

د «العقيدة الطحاوية» شارح د «يفعل مايشاء، وهو غير ظالم ابداً» متن په شرحه كې مفصله ليكنه لري، چې مهم ځايونه يې كټ مټ را نقلوو: «.... الذى دل عليه القرآن من تنزيه الله نفسه عن ظلم العباد... وأيضاًفان قوله تعالى»: «ومن يعمل من الصالحات و هو مؤمن فلايخاف ظلماولا هضماً» قد فسره السلف بان الظلم: أن توضع عليه سيئات غيره، والهضم: أن ينقص من حسناته، كما قال تعالى: «ولاتزر وازرة وزر اخرى»... وروي ابو داود والحاكم في المستدرك من حديث ابن عباس و عبادة بن الصامت وزيد بن ثابت عن النبې صل الله عليه وسلم:» «لوأن الله عذب اهل سماواته واهل ارضه، لعذبهم و هو غير ظالم لهم ولورحمهم كانت رحمته خيراً لهم من اعمالهم»...».

له دې شرحې نه هم معلوميږي چې الله ﷺ بندګانو ته په ثواب او جزا ورکولو کې، ظلم نه کوي او انسان د الله ﷺ په مقابل کې دومره کموالی او نقصان لري که هغه ټولو انسانانو ته عذاب ورکړي، ظالم نه بلل کېږي او که په هغوی رحمت وکړی، هغه د الله ﷺ فضل دی. انسان که ډير زيات پرهيزګاره هم وي بايد په خوف او رجاء کې ژوند وکړي.

<sup>1.</sup> محمد بن عبدالرحمن الخميس، شرح آسان فارسى العقيدة الطحاوية ــ د عبدالماجد ابوزاهد ترجمه، د نعماني انتشارات، 1387 هــ ش، ص 87 - 90.

#### پوښتنې

- 1. د اهل سنت او جماعت نظر د الهي عدل په مورد کې څه دی؟ د دليل سره يې توضيح کړئ.
  - 2. دا چې الله ﷺ ظلم نه كوي، په كوم قرآني آيت ثابت شوى دى؟ بيان يې كړئ.
- 3. محصلين دې په ځانګړو ګروپونو کې د تکويني عدل نوي مثالونه چې په دې کتاب کې نه دي ذکر شوي، بيان کړي.
  - 4. د تکوینی عدل په مورد کی باید له درسی منابعو او موادو څخه استفاده وشی.
- 5. د عدل موضوع د بحث یوه مهمه موضوع ده، د دې خبری علت څه دی؟ په دې موضوع کې دې د محصلینو له خوا بحث وشي.

# **شپره لوست** د شر شتون

<u>په دوو درسي ساعتونو کې دې تدريس شي.</u>

## موخي:

- محصلان باید د بالاوو او شرونو په څو مثالونو پوه او نورې بیلګی باید راوړی شي.
- 2. محصلان باید په دې مورد کې د معاندینو سوالو ته قانع کوونکي ځوابونه ورکړای شي.
  - 3. محصلان باید د شر د شتون مسأله تحلیل کرای شی.
- 4. محصلان باید د خیر او شر د قدر په مورد کې د «العقیدة الطحاویة» د شارح په نظر پوه او هغه باید بیان کړای شي.

د شر د موجوديت په مورد کې د ځينې معاندينو او يا د ديندارو شکاکو او مذبذبوکسانو له خوا يو تعداد پوښتنې مطرح کيږي چې په عالم کې، يو تعداد کارو ته د الله ها د تکويني عدل له مسئلې سره ارتباط ورکوي چې خلاصه يې په لاندې ډول ده: عالم او جهان د آفتونو او شرنه ډک دي، د زلزلې په يوه ټکان باندې په زرهاوو انسانان تر خاورو لاندې کيږي، سخت طوفانونه او سيلابونه جاري کيږي، انسانان او د هغوی هست او بود تلف کوي، آتش فشانونه ستونزې او خساره منځ ته راولي، ساری صعب العلاجه او مهلکي ناروغي د انسانانو سره لاس او ګريوان کيږي، دوامداره و چکالي د انسان او حيوان ژوند د ستونزو سره مخ کوي، د انسانانو په منځ کې جګړې، مهاجرتونه، نژادي توپيرونه، ناحقه وژنې، ټولنېزې يې عدالتي، په بشري ټولنوکې وجود لري، ځينې انسانان ولې دنيا ته ناقص الاعضاء منځ ته راځی؟ او نور سالم او روغتيا لرونکي دي، ولې مرګ موجود دی؟ ولې شر او آفت خلق شوی دی او د هغه په ځای ټول جهان په خير او نيکې ډک نه دی، که آفت او شر موجود نه وای څوک به د هغه په سرته رسولو قادر هم نه و.

معصیت او ګناه به له چا نه واقع کېده، هر چا به په دنیا کې مرفه او آرام ژوند درلوده، په آخرت کې به هم سعید او نیکبخته او د جنت مستحق به و، ځکه په دنیا کې به ګناه او معصیت له هغه څخه واقع شوی نه و.

## د پنځو دلايلو بيان:

داسلامي عقايدو علماء د مخکېنيو مطرح شويو پوښتنو لپاره پنځه موضوع ګانې په لاندې ډول بيانوي:

1. ډير شرور او آفتونه چې د انسانانو په ژوند کې منځ ته راځي هغه د بې احتياطي، د عقل، فکر او کامل اختيار چې الله دوی ته ورکړي دي، د ناسم کارولو په نتيجه کې منځ ته راځي چې په دې صورت کې په خپله انسانان د خپلو کارونو مسئول دي چې په خپلو لاسونو د هغه مرتکب ګرځي، د مثال په توګه زياتې ناروغۍ چې مونږ ور باندې اخته کېږو، د مونږ د بې احتياطي، د حفظ الصحې او نورو صحي شرايطو د نه رعايت کولو په اثر دی، حتی کېدای شي چې د هغو په اثر طفل دنيا ته ناقص الاعضاء او يا فلج، راشي. الله له فرمايي:

# «وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِنَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ١٠٠٠

يعنې الله ﷺ په هغوی ظلم نه دی کړی بلکه هغوی په خپلو ځانو ظلم کوي.

2. ځينې آفتونو او بشري شرونه د نورو کسانو د ناسمو کارو په اثر پر مونږ تحميليږي، يو څوک قتل کوي، يو ناسم عمل دی چې په خپل کامل اختيار يې تر سره کړی، خو مظلوم شخص شرعاً او قانوناً حق لري چې انتقام ورڅخه واخلي، دغه دواړه عملونه په خپله انسان ته راجع کيږي. او دا چې دغه تکويني د قتل کولو توان ولې هغه ته ورکړل شوي دی، البته دا د انسان د رشد او ترقې په خاطر دی چې انسان د خپل اختيار او کاملې آزادۍ په اساس د خپلو نيکو او بدو عملونو نتيجه وويني او د خپل شخصيت د سعادت او ترقۍ په لور قدم واخلي. او که مظلوم انسان د

د أل عمران سورت، 117 أيت.

ظالم نه په انتقام اخيستلو موفق نه شي، الله ﷺ ظالم د خپلو اعمالو په سزا رسوي، او حتى د اسلامي شريعت له نظره، حيوانات هم په آخرت كې دخپل ظلم سزا وينى، هغه انسان چې په ظلم ووژل شي داسلامي شريعت له نظره شهيد ورته ويل كيږي لكه چې په ځينې رواياتو او آثارو كې ذكر شوي دي: «من قُتل دون اهله ظلماً فهوشهيد» .

3. الله ﷺ عادل او انتقام اخيستونکی ذات دی د هغه عدل ايجابوي چې د ځينې کسانو او ځينې ملتونو څخه چې په ظلم، ستم او تجاوز کې له حد نه زياتي کوي، انتقام واخلي چې دا په خپله د انسان د عمل، رد عمل دی، د الله ﷺ دغه انتقام چې د هغه د عدالت سره منافات نه لري بلکه عين عدل دی چې بايد د زلزلې، طوفان، مرض، لوږې په شکل کې تبارز و کړي او انسانان يا ملتونه خپلو عملونو ته متو جه کړي، لکه چې الله ﷺ فرمايي:

# «وَمَآ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُرْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ١٠٠٠.

يعنې او هيڅ مصيبت تاسې ته نه دى رسيدلى مګر دا چې د تاسې د خپلو عملونو په سبب دى او الله ﷺ د هغه زيات، عفو كوي. همدارنګه ځينې شرونه، آفتونه او بلاوې د قرآني نصوصو مطابق، د انسانانو د عملونو، سزا، انتقام او الهي قهر بلل شوى دى، چې د زمانې په اوږدو كې ځينې ملتونه لكه عاد، ثمود، د لوط قوم، د فرعون قوم، اصحاب ايكه او حجر په هغه ګرفتار شوي دي: الله ﷺ، فرمايي:

او: «فَٱنتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقَنَهُمْ فِي ٱلْيَمِّ» أَ. او: « فَجَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلِيَهُمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ ﴿ ﴾ .

<sup>1.</sup> د الشورى سورت، 30 آيت.

 <sup>2.</sup> د الحاقة سورت، 1−6 آيتونه.

د الاعراف سورت، 136 آيتونه.

<sup>4.</sup> د الحجر سورت، 74 آيت.

4. دغه زلزلي، طوفانونه، مرضونه او داسې نور اګر که په ظاهر کې سخت او نا مطبوع دی، خو حقیقت دادی چې زیاتی فایدې هم لري، دغه آفتونه، ظالم او متجاوز انسانان او ملتونه، اصلاح کوي او له بې لاریو څخه خبر داری ورکوي، ډیر ظالم انسانان چې په خپلو وطنوالو هیڅ عاطفه نه لري، د دغسې حوادثو دلیدو نه وروسته ټوله خپله دارایي خیریه مؤسسو ته وقف کوي او په خپله هم د زخمیانو، اطفالو، سپین ږیریو او د بې چاره خلکو د مرستې لپاره ځانونه چمتو کوي.

5. دكائناتو په جهان كې يوازې انسانان ژوند نه كوي بلكه زيات موجودات وجود لري چې د الله الله مخلوق دى، د الله الله د مخلوقاتو نه هر مخلوق توقع لري چې په حق كې يې عادلانه كار سر ته ورسيږي، امكان لري ځينې آفتونه او شرونه زمونږ په حق كې مضر وي، د نورو موجوداتو لپاره به مفيد وي چې مونږ به د هغو د مفيد والي نه خبر نه وو.

داسې مورد چې د اللهﷺ د بالغه حکمت نه خالی وي، وجود نه لري چې په ځینې مواردوکې مونږ په الهي حکمتونو علم نه لرو.

#### د انسان ابتلاء او ازموینه:

د ځمکې پر مخ د انسان د پیدایښت نه هدف د هغه امتحان او ابتلاء ده، که د هغو سوالونو ځوابونه یې چې په دې امتحان کې مطرح کیږي په ښه توګه وړاندې کړل، نو په آخرت کې به د هغو کسانو له جملې څخه وي چې نجات یې په برخه دی، او که یې و نشو کولی نو په آخرت کې به د هلاک شوو کسانو په جمله کې وي. الله تعالی دغه حقیقت په ښه توګه په دې مبارک آیت کې بیان کړی دی:

په امتحان کې امتحان اخیستونکی داسې سوالونه مطرح کوي چې د امتحان شوی کس حقیقت، ښه پیدا کړي او امتحان شوي ته هم پوره اختیار موجود وي ترڅو سوالونو ته ځوابونه ورکړي اوس نو امتحان اخیستونکی یو ډول سوالونه، نه مطرح کوي بلکه غواړي چې د ډول ډول سوالونو په مطرح کولو سره، د امتحان شوي کس حالت روښانه شي، څرنګه چې دنیا د ابتلاء دار ده نو الله کله مختلف سوالونه او قضیې د هغه انسان په مقابل کې چې تر ابتلاء لاندې دی، مطرح کړل لکه فقر، غناء، صحت، مرض، خیر، شر، مفید او مضر. ترڅو هغه انسان چې د ځمکې په سر خلیفه دی، په د غو سوالونو امتحان کړي. لکه چې الله کله فرمایي: گمکې په سر خلیفه دی، په د غو سوالونو امتحان کړي. لکه چې الله کله فرمایي:

وَبَشِّر ٱلصَّبِرِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَبَتَهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوۤاْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّلَّال

یعنې هرومرو تاسې په سختیو لکه بیره، لوږه، د مالونو اوځانونو نقصان او په زراعتي آفتونو، ازمویم، او زیری ورکړه صابرانو ته کوم چې د سختې حادثې سره مخ شي، صبر کوي او وایي مونږ د الله لله په فرمان راغلی یو او بیرته به هغه ته رجوع کوو، دوی هغه ګروه ده چې پر دوی باندې درودونه دی د الله لله خوا او ځانګړی رحمت، هغوی هدایت کړل شوي دي.

د الملک سورت، 2 آیت.

<sup>2.</sup> دالبقرة سورت، 155–157 آيتونه.

نو د شر په موجوديت او شتون کې څرنګه چې مطرح شو، کومه ستونزه نشته، خو په دې شرط چې مونږ خپل ځانونه د امتحان په سالون کې تصور کړو او د سمو ځوابونو، ورکولو سره، علاقه ولرو.

# ذهني فايدي:

1. مسئوليت، آزادي غواړي چې ده په کسبي اعمالو او شرعي تکاليفو کې، وجود لري، الله ﷺ فرمايي: «وَهَدَيْنَ مُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﷺ. يعنې او لارښودنه مې و کړه هغه ته د دوو نيکې او بدې لارې.

او: «إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ يَعْنَى پَه تحقيق هغه ته مي لاره وښوده چي يا به شكر ګذاره كيږي او يا به كفران كوي.

- دالله ﷺ د مشیئت او رضاء ترمنځ فرق موجود دي. په جهان کې ټول شیان د هغه په مشیئت سرته رسیږي، خو په ځینې کې د الله ﷺ رضاء نه وي.

<sup>1.</sup> دالبلد سورت،10 آیت.

<sup>2.</sup> د الانسان سورت، 3 آیت.

<sup>3.</sup> د التغابن سورت، 11 آيت.

انتخاب کې مجبر وي په دې صورت کې ظلم منځ ته راتله چې دالله ﷺ په شان کې مستحيل دى.

5. د قدر په بهانه، بیکاره کېناستل او کارنه کول پرته له عجز او کسالت نه بل څه نه دي، سلف صالح د قضاء او قدر عقیده، دالله په لاره کې په جهاد کولو، د تمدن په راوستلو او د مجد او عزت تر لاسه کولو باندې تعبیر کړې ده، خو وروسته ځینې ټنبلان او کاهلان انساني کرامت ته د رسیدو نه، ناتوانه شول. او په دې مورد کې یې په بې اساسه بحثونو لاس پورې کړ  $^{1}$ .

«العقيدة الطحاوية» شارح محمد بن ابي العزالحنفي رحمة الله عليه د دغه قول «وبالقدر خيره وشره و حلوه ومره من الله تعالى» په شرحه كي ليكي: «...واما سيئة، فهو انما يخلقها لحكمة وهي باعتبار تلك الحكمة من احسانه، فان الرب لايفعل سيئة قط، بل فعله كله حسن و خير ولهذا كان النبي يقول في الاستفتاح: «والخير كله بيدك، و الشرليس اليك» اى: فانك لا تخلق شرأ محضاً، بل كل ما يخلقه قضيه حكمة، هو باعتبار ها خير، ولكن قديكون فيه شرلبعض الناس، فهذا شر جزئي اضافي،فاما شركلي او شر مطلق فالرب سبحانه وتعالى منزه عنه. وهذا هوا الشرالذي ليس اليه، ولهذا لايضاف الشراليه مفرداً قط، بل اما أن يدخل في عموم المخلوقات، كقوله تعالى: «الله الله خالق كل شيء» «كل من عندالله». واما أن يضاف الى السبب كقوله تعالى: «من شرما خلق» و اما أن ....

نو ویلی شو چې الله ﷺ شر یوازې د خاص حکمت لپاره پیداکوي دغه حکمت مونږ کله کله نشو درک کولی، نو ددې حکمت په اساس شر ته هم نیک او خیر ویل کېدای شی. الله ﷺ د مطلق او کلی شرنه منزه او پاک دی، الله ﷺ جزئی شر چې ځینې انسانانو او مخلوقاتو ته متوجه وي، پیدا کوي، خو هغه هم د یوه حکمت په اساس  $^1$ .

<sup>1</sup>. العقيدة الاسلامية، هماغه مؤ لفين. - ۴۷ - ۴۷ .

<sup>1.</sup> شرح القعيدة الطحاوية، الحنفي، ص 198.

#### پوښتنې

- 1. آفتونو او شرونو ته دې يولست ترتيب او د هغو په مورد کې دې بحث وشي.
- 2. د دین معاندین د شر د شتون مسئله څرنګه دالله ﷺ په تکویني عدل پورې مربوطوي؟ توضیح یی کړئ.
- د هغوی د سوالونه په مقابل کې څرنګه استدلال کولی شو، په دې مورد کې آزاد بحث و کړئ.
  - 4. قرآني مبارک آيتونه د مخکېنيو قومونو په مورد کې ذکر، ترجعه او تفسير کړئ.
    - 5. په دې مورد کې د معتبرو منابعو څخه استفاده وکړئ او مختصرې مقالې وليکئ.
- 6. د «القعیدة الطحاویة» د شارح محمد بن ابی العزالحنقی نظر د خیر او شر په قدر کی ترجمه او په تفصیل سره یی داستاد په مرسته بیان کړئ.

بد به نسبت بد بود این را بدان پس بد مطلق نباشد در جهان

زهرمار آن مار را باشد حیات نسبتش با دیگری آمد ممات

# شپږم څپرکی

الله جل جلاله ته د پنځو نورو صفتونو ثابتول

# **لومړی لوست** د وحدانیت صفت، اقسام او دهغه دثبوت دلایل

## موخي:

- 1. محصلان باید د توحید په لغوي او اصطلاحی معنی پوه او هغه به بیان کرای شی.
- 2. محصلان باید در بوبیت، الوهیت او داسمونو او صفاتو د توحید سره آشنا شي.
- 3. محصلان باید د تمانع او توارد د دلایلو او په کمال باندې د توحید د دلالت په مورد کې مهارت تر لاسه کړي.
- 4. محصلان باید د توحید په مورد کې په قرآني دلایلو پوه او هغه به توضیح کړای شي.

#### وحدانيت:

وحدانیت، وحدت ته منسوب دی د (ی) حرف یې د نسب او (الف او نون) یې د مبالغې لپاره دی لکه چې په عربي کې لوړ غاړي ته «رقباني» او زیات ویښتان لرونکي ته «شعراني» وایې چې رقبې او شعر ته منسوب ده. توحید په لغت کې یوه څیزته د «یو» ویلو اویا د هغه د «یو» پیژندلو په معنی دی او د اسلامي عقایدو علماوو په اصطلاح کې عبارت دی له باورکولو څخه چې الله په ذات، صفاتو، افعالو او عبادت کې، یو دی.

#### د توحید اقسام:

محمد بن ابي العز الحنفي د العقيدة الطحاوية شارح توحيد په درې قسمه تقسيم كړي دي:

- 1. توحيد په صفاتو کې
  - 2. دربوبیت توحید
  - 3. دالوهيت توحيد

## 1. توحيد په صفاتو کې:

دغه نظر په واضحه تو ګه فاسد او نادرست دی، ځکه د ټولو صفاتو څخه د مجرد ذات لپاره د خارجی وجود تصور نشی کېدای او دغه نظر تعطیل، حلول او اتحاد ته منجر کیږي او دا د نصرانیانو د کفر نه هم بد دي، ځکه نصرانیان دغه حلول او اتحاد یوازې په مسیح ابن مریم پورې مختص کوي په داسې حال کې چې د دې نظر خاوندانو هغه ټولو مخلوقاتو ته غزولی دي، چې دا ډول توحید د مونږ مطلوب نه دی $^1$ .

#### 2. دربوبیت توحید:

دربوبیت توحید دادی چې انسان اقرار و کړي چې الله که د ټولو شیانو خالق دی او د جهان لپاره دوه صانع چې عین صفات ولري، وجود نه لري او دغه توحید حق دی په هغه کې شک نشته ډیر کمو کسانو د دې ډول توحید په ضد حکم کړی دی لکه فرعون، مجوسیان او زرتشتیان چې دا هر یمن او د یزدان خدایان د صنع او خلق په کار کې شریک بولي او یا کلامي مشهوره فرقه د «قدریه» په نوم چې انسان د خپلو اعمالو خالق بولې  $\frac{2}{3}$ .

#### 3. دالوهيت توحيد:

د الوهيت توحيد عبارت له دې نه دی چې انسان واحد خدای د عبادت يوازنی مستحق وبولي او د واحد معبود په توګه هغه د اطاعت او عبادت لايق قبول کړي، د الوهيت توحيد دربوبيت د توحيد په ضمن کې وجود لري. ځکه هغه ذات چې د

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية، ابوالعزالحنفي، ص 16.

<sup>2.</sup> شرح العقيدة الطحاوية، عبدالمحي الشيخلي البغدادي، ص 16-17.

صنعی او خلق کولو توان ونه لري د دې صلاحیت هم نه لري چې د برحقه معبود په حیث قبول شی.

د توحید هغه انواع چې نبي اکرم او ورته دعوت شوی او د هغو په هکله آسماني کتابونه نازل شوي، عبارت دي له:

1. توحید په ذات او معرفت کې، 2. توحید په طلب او قصد کې.

په اول توحید کې د ذات د حقیقت اثبات، د رب، صفاتو، افعالو او دالله اسمونو د حقیقت اثبات مطلوب دي چې په دغو ټولو کې هیڅ شی د الله الله په شان نه دی. او په دو هم توحید کې مطلوب دا دی چې یوازې الله الله د عبادت مستحق ومنو او هیڅوک له ده سره په عبادت کې شریک نه کړو  $^1$ .

# د شپږو کمونو نفي:

د دوه قسمه توحید د اثبات په خاطر د اسلامي عقایدو علماوو د الله کاله د ذات، صفاتو، افعالو او عباداتو څخه شپږ متصل او منفصل کمه، نفې کړي چې تفصیل یې د مخه په جدول کې بیان او ذکر شو.

#### دتوحيد دلايل:

دالله ﷺ د توحید د اثبات په مورد کې دوه ډوله دلایل ذکر کیږي:

١. قرآني دلايل، ٢. عقلي دلايل، چې دواړه ډوله دلايل په اختصار سره بيانيږي.

## 1. قرآني دلايل:

لکه چې پوهیږو توحید د اسلامي عقایدو د مباحثو څخه تر ټولو شریف بحث دی چې د «علم توحید» په نوم هم یادیږي نو له همدې وجهې نه په قرآن کریم کې زیات مبارک آیتونه ډکر شوي دی له دی جملی نه دغه مبارک آیتونه ذکر کوو:

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية، ابوالعزالحنفي. ص 23.

# «وَإِلَنهُكُرْ إِلَنهُ وَحِدُ اللهِ إِلَّا هُو ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ١٠٠٠.

یعنې معبود دتاسې واحد خدای دی، نشته برحقه معبود مګر هغه چې مهربان او زیات رحم کوونکی دی.

يعنې كه په ځمكه او آسمان كې غير د واحد خداى الله نه، نور خدايان وي، هرومرو به دواړه (ځمكه او آسمان) د فساد سره مخ وو. او داسې زيات نور آيتونه.

<sup>1.</sup> دالبقرة سورت، 163 أيت.

<sup>2.</sup> دالبقرة سورت، 255 آيت.

<sup>3.</sup> داخلاص سورت، 1-4 آيتونه.

<sup>4.</sup> د المؤمنون سورت، 91 آيت.

<sup>5.</sup> دالانبياء سورت، 22 آيت.

#### 2. عقلي دلايل:

داسلامي عقايدو علماء په معمولي توګه د الله ﷺ د وحدانيت لپاره درې عقلي دلايل راوړي:

1. د تمانع برهان، 2. د توارد برهان، 3. په کمال باندې د يګانګی د دلالت برهان.

#### 1. دتمانع برهان:

په دې برهان کې ویل کیږي چې که دوه واجب الوجود چې د عین ذات او صفاتو لرونکي وي، فرض کړو، داسې چې دواړه د عالم د ایجاد او اعدام په کار کې سره موافق نه وي، یو یې د ځمکې حرکت او بل یې د هغه سکون، یو یې یوازې د لمر خلقت او بل د ټولو کائناتو پیدا کول اراده کړی، په دې صورت کې درې حالته متصور دي، یا به یوازې د یوه اراده عملي کیږي، اویا به د دواړو ارادې عملي او سر ته رسیږي، یا به د دواړو ارادې نه عملي کیږي.

په اول حالت کې هغه چې اراده يې عملي شوې ده، هغه واجب الوجود دی او بل يې د ممکناتو د جملې څخه دی د خدايي لايق نه بلل کيږي دويم حالت څنګه چې د نقيضينو اجتماع پکې راځي نو واضحه خبره ده چې هغه باطل او محال دی. که دريم حالت عملي شي په دې صورت کې دواړه عاجز دي يو يې هم د الوهيت د مقام لايق نه دی.

#### د توارد برهان:

ديوه شي په ايجاد يا د هغه په اعدام باندې د دوو متعالو خدايانو د توارد په صورت کې دوه حالته متصور دي، يا به دواړه خدايان په يوه وخت کې يو شي ايجاد وي او يا به يې له منځه وړي. يا به يو خداى مثلاً يو شي پيدا کوي وروسته هغه بل به هماغه شي هم ايجاد وي.

د اول احتمال په صورت کې د دوو مؤثرو اثر په يوه شي باندې وارديږي او يا يو مؤثر د بل مؤثر په اثر باندې تأثير کوي چې دا مستحيل کار دی.

د دوهم احتمال په صورت کې تحصيل د حاصل منځ ته راځى او دويم خداى چې د ايجاد په وخت کې په تعطيل کې وو او په ايجاد کې هم مؤثر نه وو، د خدايې د مقام لايق نه دى. که څوک ووايي چې که د دواړو خدايانو اراده د هميش لپاره يوه وي، هيڅ اشکال منځ ته نه راځى، په ځواب کې ويل کيږي چې دلته د يوه مؤثر تأثير د بل مؤثر په اثر کې راځي چې دا مشکل بلل کيږي، بل دا چې د استدلال په وخت کې د دوو ارادو په منځ کې د اختلاف ظاهر کېدل د ممکناتو څخه دى اګر چې دغسې صورت به واقع شوي نه وي، خو ددې امکان شتون د واجب الوجود د قدرت د صفت او بې نيازۍ سره مناسب نه دى، بل دا چې که دوه خدايان د ارادې په لحاظ سره متحد وي، نو ذات يې هم يو دى او په دغه صورت کې دوه خدايان نه، بلکه يو ازې يو واجب الوجود به وي $^1$ .

## 3. په کمال باندې د وحدانيت د دلالت برهان:

د دغه برهان نسبت امام رازی رحمة الله علیه ته شوی دی په دې برهان کې ویل کیږي چې: مونږ په انساني جهان کې وینو چې که یو څوک د بل چا سره په یوه کار کې شریک شي، دا معنی ورکوي چې هغه کس په مال یا په توان او یا په معلوماتو کې احتیاج درلود چې بل څوک یې له ځان سره شریک کړ. اوس که غایب پر شاهد باندې قیاس کړو نتیجه به داوي چې دواحد خدای سره د بل خدای شریک کول دالله تعالی د صمدیت سره خلاف دی، ځکه چې شرکت د نقصان روښانه او واضح دلیل دی او نقصان د کبریایي ذات سره نه ښایي.  $^2$ 

<sup>1</sup>. ابراهيم البيجوري، هماغه اثر، ص67-69.

<sup>2.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين، ص 170.

#### پوښتنې

- 1. د وحدانيت د کلمې ريښه پيدا کړئ.
- 2. توحيد په لغت او اصطلاح کې بيان کړئ.
- 3. د ځينې علماوو له نظره توحيد په صفاتو کې دا معنی افاده کوي چې د صفاتو په نفې کولو باندې حکم کول په ذات کې حقيقي توحيد ثابتوي. په دغه موضوع کي په مفصله تو ګه بحث و کړئ.
- 4. د ربوبیت توحید نسبت د الوهیت توحید ته لږ مخالفین لري.، ددغه دوه ډوله توحید په منځ کی، رابطه، توضیح کړئ.
  - 5. کوم توحید چې د پیغمبرانو او آسماني کتابونو مطلوب دی، د هغه مثال ذکر کړئ.
- 6. د تمانع، توارد او په کمال باندې د توحید د دلالت، براهین په جلا جلا توګه شرحه او په دې مورد کې مختلف مثالونه ذکر کړئ.
- 7. د «المعجم المفهرس لالفاظ القرآن الكريم» نه په استفادې سره د توحيد په مورد كي نور مبارك آيتونه، پيدا اوولټوئ.
- 8. ددې درس په موردکې د معتبرو منابعو او درسي موادو څخه چې په لاس کې يې لوئ، استفاده وکړئ.
  - 9. د ممکنو مهارتونو څخه د درس د استحکام لپاره، استفاده و کړئ.

# **دوهم لوست** الله جل جلاله ته د څلورو نورو صفتونو ثابتول

<u>په دوو درسي ساعتونو کې دې تدريس شي.</u>

#### موخي:

- محصلان باید د خدای تعالی د قِدَم په صفت سره له درې ډوله تعریفونو یې پوه او هغه به بیان کړای شي.
- 2. محصلان بايد د بقاء په صفت سره له دلايلو يې و پوهيږي او بيا به يې توضيح کړاى شي.
- 3. محصلان باید په نفس باندې د قیام له صفت سره او د هغه له عقلي او نقلي د لایلو سره آشنا شي.
- 4. محصلان باید د حوادثو سره د مخالفت له صفت او د هغه د ثبوت له دلایلو سره آشنا شی.

## 1. دقدَم صفت:

د «قدم» او «ازل» د اصطلاح په مورد کې درې قوله موجود دي:

1. ځينې علماء قدم او ازل دوه مترادف لفظونه چې يوه معنى افاده كوي، بولي، ددې نظر په اساس دالله او صفات د قدم او ازل په صفت، موصوف كبداى شى چې په دې صورت كې قديم او ازلي عبارت له هغه موجود او يا معدوم شي څخه دي چې د وجود او يا عدم لپاره يې، ابتداء او شروع نه وي، برابره ده چې هغه شى پر خپل نفس قايم وي او يا نه وي.

2. ځينې نور علماء وايي چې: قديم عبارت له هغه موجود نه دی چې د وجود لپاره يې شروع او ابتداء نه وي (وجودي) او ازلي عبارت له هغه موجود نه دي چې د وجود لپاره يې شروع او ابتداء نه وي، او يا هم عبارت له هغه معدوم نه دی چې د عدم لپاره يې شروع او ابتداء نه وي (وجودي او عدمي).

3. ځينې نور په دې نظر دى چې قديم عبارت له هغه موجود نه دى چې په خپل نفس قايم وي او د وجود لپاره يې، افتتاح او شروع نه وي په داسې حال كې چې ازلي عبارت له هغه موجود نه دى چې د وجود لپاره يې شروع او ابتداء نه وي برابره ده چې په خپل نفس باندې قايم وي او يا نه وي، او يا هم عبارت له هغه معدوم نه دى چې د عدم لپاره يې شروع او افتتاح نه وي برابره ده چې په خپل نفس قايم وي او يا نه وي، نو په دې اساس دالله تعالى ټول ثبوتي او سلبي صفتونه د قايم وي او يا نه وي، نو په دې اساس دالله تعالى ټول ثبوتي او سلبي صفتونه د قدم په صفت موصوف نه دى، يوازې د الله هخ ذات په دواړو «قدم او ازل» موصوف كېداى شي. علت يې دادى چې دالله شخ ذات په خپل نفس قايم دى په داسې حال كې چې دالله شخ صفات په خپل نفس قايم دى په قايم دى.

دعقايدو علماء مطلق قدم په درې قسمه تقسيموي:

#### 1. ذاتي قدم:

د وجود د عدم شروع او عدم ابتداء نه عبارت دی د الله ﷺ په حق کې هم دغه ډول قدم مطلوب دی.

## 2. زمانی قدم:

هغه دی چې په زمانه کې د يوه شي په قدم حکم وشي (چې متناهی او حادث دی) لکه چې وويل شي: شل کاله کيږي چې «قديمي» دوستان مي نه دي ليدلي.

#### 3. اضافي قدم:

دا ډول قدم د دوو کسانو او یا د دوو شیانو د قدم په مقایسه او تضایف کې په کار اچول کیږي لکه د پلار قدم نسبت د زوی قدم ته د قدم دوه آخر قسمونه د حادث عالم په حق کې استعمالیږی  $^1$ .

#### د قدم د صفت د ثبوت دلایل:

1. د قدم د صفت د ثبوت له دلايلو څخه يو دليل دادې چې که الله هلا قديم نه وي پس حادث به وي، او هر حادث محدث ته محتاج دی او دغه محدث بل محدث ته نياز لري چې په دې صورت کې يا دور او يا تسلسل لازميږي چې دواړه يې محال دي.

ددې صفت د ثبوت نقلي دليل دغه مبارک آيت دی:

يعني هغه الله اول او آخر، ظاهر باطن دى او هغه په ټولو شيانو عالم دى.

<sup>1.</sup> العقيدة الطحاوية، عبدالمحي البغدادي، ص 53.

<sup>2.</sup> دالحديد سورت، 3 آيت.

#### 2. د نقاء صفت:

لکه چې امام الباجوري فرمايلي دي بقاء عبارت ده له « نه آخروالی» څخه او يا دو جو د نه ختميدل عبارت له بقاء څخه دی.

د بقاء د صفت دلايل چې د هغه په واسطه فناء، پاى او انتهاء د الله او د دات او صفاتو څخه سلب او نفې كيږي هماغه دلايل دى چې د قدم د صفت په مورد كې د كر شول، د كوم شى چې قدم ثابت دى د هغه بقاء هم ثابتيږي ځكه قديم دات مخ كې له خپل دات څخه بل علت نه لري چې هغه يې موجود كړي وي، نو د هغه دفناء لپاره هم كوم علت نشته چې هغه له منځه يوسي، هغه څه له منځه وړل كيږي چې د يوه علت په واسطه موجود شوي وي، څرنګه چې هماغه علت يې په ايجاد كې مؤثر دى د هغه په اعدام كې به هم مؤثر وي.

بر سیره پر هغو دلایلو چې د قدم د صفت په موردکې ذکر شوي دي، یو نقلي دلیل د بقاء د صفت د ثبوت لپاره دغه مبارک آیتونه دی:

يعنې ټول کسان چې پر هغې (د ځمکې پرمخ) دی فنا کېدونکی دی، او باقي او تل دی ذات د ستا د پروردګار چې د لويوالی او کرم خاوند دی. اوبل د خدای تعالی دغه قول:

يعني هر څه هلاک کېدونکي دي مګر د خدای تعالی مخ (ذات).

دالرحمن سورت، 26-27 آيتونه.

دالقصص سورت، 88 آیت.

# 3. په نفس باندې د قيام صفت:

په نفس باندې قيام په دوه ډوله، معنى كېداى شي، يو محل ته د الله ﷺ د نه احتياج په معنى. دوهم مخصص او موجد ته دالله ﷺ نه احتياج په معنى.

محل ته دالله الله د نه احتياج دليل دا دى چې: كه الله الله محل ته محتاج وي، نو په هغه صورت كې به الله الله صفت وي او كه الله الله صفت واوسي نو هغه ته به هيڅ كوم داتي او يا فعلي صفت منسوب نه وي، په داسې حال كې چې دالله دغه صفات په نقلى او عقلى دلايلو ثابت شوي دى.

مخصص يعني موجد ته دالله ﷺ د نه احتياج دليل دا دى چې:

په نفس باندې د صفت د قيام د ثبوت دليل دالله قول دى:

 $^{1}$  (اللَّهُ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ اللَّهُ الْفَيُّومُ  $^{3}$  ....

يعنې الله تعالى داسې ذات دى چې نشته معبو د مګر هغه چې ژوندى په خپل نفس قائم دى.

او: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ... » .

يعنى ذليل شول (خاوندان) د مخونو هغه ژوندى په نفس قائم ذات ته.

<sup>1.</sup> دالبقرة سورت، 225، آيت.

<sup>2.</sup> د طه سورت، 111، آیت.

#### 4. دحوادثو سره د مخالفت صفت:

ددې صفت په واسطه د حوادثو او مخلوقاتو د هر ډول صفت سره دالله اله نه مماثلت تابتیږي او د حوادثو سره د موافقت صفت دالله اله د خات او صفاتو څخه سلب او نفې کیږي، پس الله او عرض نه دی، کل او جزء نه دی په حیز کې متحیزنه دی، په غیر باندې قائم نه دی، په جسمیت سره موصوف نه دی  $^1$ .

# د حوادثو سره دمخالفت د صفت دثبوت دلایل:

عقلي دليل دا دى چې: كه الله تعالى د حوادثو سره مخالف نه وي پس د حواثو سره به موافق او مماثل وي چې په دى صورت كې به حادث وي، خو د الله الله عدم حدوث دليل، مخ كې له دې ذكر شو.

نقلي دليل يې دالله ﷺ دغه قول دى: «لَيْسَ كَمِثَلِهِ شَي َ عُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ 2. يعنې نشته په مثل د هغه هيڅ شي او دې اوريدونكى او ليدونكى دى. او:

. «قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ﴿ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ﴿ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَكُو كُفُواً اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ الصَّمَدُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالُولِي اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللَّلْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللللْمُ اللَّلْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْ

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين، ص 176.

<sup>2.</sup> دالشوری سورت، 11 آیت.

<sup>3.</sup> د الاخلاص سورت، 1–4 آيتونه.

#### پوښتنې

- 1. ذاتي قدم، زماني او اضافي قدم توضيح کړئ او ووايي چې دالله ﷺ په حق کې کوم ډول قدم مطلوب دی.
- 2. د قدم د صفت لپاره درې طرحې او نظرونه وجود لري، په کومه طرحه کې د قدم او ازل ترمنځ د خصوص او عموم مطلق نسبت منځ ته راتلي شي؟ توضيح يې کړئ.
- 3. دغه قول «هغه ذات چې د قدم د صفت لرونکی وي ضرور به د بقاء د صفت لرونکی هم وي» څنګه ثابتولی شئ؟ په دې مورد کې مناقشه و کړئ.
- 4. په نفس باندې د قيام صفت، په کومو نقلي او عقلي دلايلو، ثابت کېدای شي. مطلب واضح کرئ.
- که دې درس کې د څلورو توضيح شويو صفتونو په مورد کې د معتبرو منابعو څخه استفاده و کړئ.
- 6. په دې درس کې دې د لازمو درسي موادو نه استفاده وشي او عملي ممکن کارونه دې تر سره شي.

# اووم څپرکي

د خلقت او د الله جل جلاله د عبادت هدف

# **لومړی لوست** دجهان او انسان د خلقت هدف

#### موخي:

- محصلان باید په شپږ ورځو کې د کائناتو د خلقت به هدف پوه او هغه بیان کړای شي.
  - 2. محصلان بايد په كائناتو كې د سببيت او عليت د قانون سره آشنا شي.
    - 3. محصلان باید انسان ته د کائناتو د تسخیر موضوع درک کړي.
      - 4. محصلان باید د انسان د خلقت په هدف پوه شي.
- 5. محصلان باید د انسان په واسطه د ځمکې د خلافت له موضوع سره آشنا شي.
- 6. محصلان باید د ځمکې پر مخ د انسان د ابتلاء او امتحان په مورد کې معلومات ترلاسه او د شخصیت اصلاح و کري.

د جهان د خلقت نه هدف يوازې د ځمکې خلقت نه دی بلکه د ټول جهان پيدايښت او خلقت، هدف دی لکه ستوري، کواکب، لمر، سپوږمی، کهکشانونه او نور مخلوقات او کائنات. همدارنګه ټولو هغه قوانينو او روابطو ته شامل دي چې په دې جهان او عالم حکومت کوي.

# په شپږ ورځو کې دکائناتو خلقت:

په قرآن کريم کې زيات موارد موجود دي چې په شپږو ورځوکې د کائناتو په خلقت دلالت کوي. لکه چې دالله ﷺ دغه قول صراحتاً اشاره کوي: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ...» أ. يعنې په تحقيق خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ...»

دالأعراف سورت، 54 آيت.

پروردګار د تاسې داسې ذات دی چې پیدا یې کړل آسمانونه او ځمکه په شپږو ورځوکې او بیا یې په عرش استیلاء وکړه.

همدارنګه په ځینې آثاروکې راغلي چې د پیدایښت شروع د یکشنبې په ورځ او انتها یې د جمعې په ورځ وه او انسان د جمعې د ورځې په آخري ساعت کې خلق شو، په داسې حال کې چې د سبت «شنبې» په ورځ هیڅ پیدایښت نه دي شوي. د ورځې د اندازی په موردکې د نظر اختلاف موجود دی، ځینې هغه د دنیا د ورځې په اندازه وایې، خو ځینې نور یې د آخرت د ورځې په اندازه وایې چې د زرو کلونو معادله ده، داچې د عالم د خلقت په وخت کې لمر او ځمکه نه وو ترڅو معموله ورځ ایجاد داچې د عالم د خلقت په وخت کې لمر او ځمکه نه وو ترڅو معموله ورځ ایجاد شي، نو په اول نظر سوال واردیږي.

په شپږ ورځو کې د خلقت حکمت دادی چې:

الله ﷺ بنده کانو ته په کارونوکی د رفق او تثبت تعلیم ورکړي.

۲. دا چې عالم يې په ډير بديع شكل خلق كړ، او د متعال صانع په وجود باندې
 روښانه برهان و ګرځي او هغه نظم او نسق چې په دې عالم كې موجود دى د الله په
 وجود باندې لويه نښانه او دليل دى.

# په کائناتو کې د سببيت او عليت قانون:

کله چې ددې عالم مکونه او جوړه وونکو اجزاوو ته نظر وکړو، نو وينو چې هيڅ شي له اشياوو څخه بې له رابطې او احتياج بل شي ته، وجود نه لري چې «محتاج اليه» ته سبب يا عليت او «محتاج» ته مسبب يا معلول وايي، لکه چې د مواقف مؤلف هم عين مطلب ته اشاره کړې ده، «تصور احتياج الشيء الى غيره ضرورى، فالمحتاج اليه يسمى: علة، والمحتاج معلولاً»  $^{1}$ .

<sup>1.</sup> المواقف للايجي، ص 85.

د خلکو توالد او تکاثر، د فصلونو او زمانو اختلاف، د زراعت د فن طریقې او د عمارتونو ساختمان او جوړښت او داسې نور، ټول د سببیت او علیت د قانون په اساس خپل کار مخ په وړاندې بیایي، خو د کائناتو په اجزاوو کې دغه ټول قوانین او رابطې هماغه مدبر او با حکمته خدای وضع کړي او ددغه ټولو مجازي اسبابو حقیقي سبب، هماغه متعال خالق دی $^1$ .

# د انسان د پاره د کائناتو تسخیر:

کائنات د ټولو اجزاوو سره يې د انسان د خدمت او منفعت د پاره خلق شوي دي. شايد چې په عالم کې داسې وجود ونه لري چې په هغه کې يو ډول مستقيم منفعت د انسان لپاره نه وي، قرآن کريم په متعددو مبارکو آيتونو کې دې مطلب ته اشاره کرې ده:

# «أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن جُندِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَبِ مُّنِيرٍ ﴿ \* \* \* .

- 1. په نظم او نسق کې چې د ټولو کائناتو په اجزاوو کې وجود لري د دقت او تدبر له لاری، د مدبر او صانع خدای پیژندنه.
- 2. د انسان دنسل لپاره د کائناتو تسخیرول چې دځمکی پرمخ د خلیفه په توګه د هغو د اجزاوو قوانین او روابط، کشف او دخالق په وجود یې پوهه ترلاسه کړي.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين، ص 486-487.

دلقمان سورت، 20 آیت.

- 3. د عالم او كائناتو د اجزاوو نه د انسان استفاده كول دي تر څو له دې طريقې څخه د الله ﷺ د عبادت ښه مجال او فرصت تر لاسه كري.
- 4. انسان د کائناتو د خلقت نه چې په شپږ ورځو کې تر سره شوي دي د خپل ژوند په کارنو کې په رفق او تثبت پوه شي.

#### د انسان د خلقت هدف:

انسان د خلقت له لحاظه د خاورې سره مشترکه وجه لري او د نمو او ترکېبي موادو له حیثه د نباتاتو سره مشترکه وجه لري، او د ځینې غریزو له لحاظه د حیوان سره مشترکه وجه لري.

او نسبت نورو مخلوقاتو ته د انسان د امتياز وجهې، د هغه شکل، مستقيم قامت، احسن تقويم، عقل او د هغه تفکر دی.

نو په دې اساس انسان يو نامي ، ژوندى، عاقل او مفكر موجود تعريف شوي دى. انسانان له آدم الله او حواء څخه دنيا ته راغلي دي، الله الله حضرت آدم الله الله علام حضرت الله علام له خاورې نه پيدا كر. دغه مبارك آيتونه په دې مطالبو په صراحت دلالت كوي:

جمهور علماء په دې نظر دي چې حضرت آدم عليه السلام، د انسان په اوسني هيأت خلق شوى دى، او وروسته له خلقت څخه د هغه په وجود كې كوم تغيير نه دى راغلى.

<sup>1.</sup> د النساء سورت، 1 آيت.

<sup>2.</sup> د السجدة سورت، 7 آيت.

علماء اتفاق لري چې انسان پرته له ملائكو څخه تر ټولو كائناتو افضل او غوره مخلوق دى، حضرت ابن عباس رضى الله عنه وايي چې ملائكې پر ته له حضرت محمد الله نه، پر ټولو انسانانو افضليت لري، او حضرت محمد په اجماع سره تر ټولو مخلوقاتو افضل دى.

په همدې تو ګه معتزله، فلاسفه او ځيني اشاعره د ملائکو په افضليت حکم کوي او په دغو مبارکو آيتونو يي استدلال کړی دی: ﴿لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأُمْرِهِ عِلَمْ مِارکو آيتونو يي استدلال کړی دی: ﴿لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأُمْرِهِ  $^2$ .

د اهل سنت جمهور علماء په دې نظر دي چې د بشر پيغمبران د ملائکو د پيامبرانو څخه افضل دي، او عام بشر چې نيک کرداره مسلمانان دی د عامو ملائکو نه افضل دی او په دغو مبارکو آيتونو تمسک کوي:

«وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُوٓاْ إِلَّا إِبْلِيسَ» أَ. او: «وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا» 4.

# دځمکې خلافت:

«وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَجَّعَلُ فِهَا مَن يُفَسِدُ فِهَا وَيُهَا مَن يُفَسِدُ فِهَا وَيُمَا لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعَلَمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ ال

دالانبياء سورت، 27 آيت.

<sup>2.</sup> دالتحريم سورت، 6 آيت.

د البقرة سورت، 34 آيت.

<sup>4.</sup> د البقرة، 31 آيت.

<sup>1.</sup> د البقرة سورت، 30 آيت.

او د استخلاف هدف او حقیقت دا دی چې الله انسان مکلف کړی دی تر څو احکام او اوامر ترسره کړي او د ځمکې په اعمارولو څنګه چې مأمور شوی دی لاس پورې کړي، الله انسان د ځمکې په مخ بادار و ګرځاوه. او د خلافت د اهلیت تر لاسه کولو لپاره یې عقل ورکړ ترڅو د عقل له لارې د عالم په حقایقو باندې وپوهیږي، او د عقل او علم په قوت د طبیعت په بطن کې نفوذ و کړي، د کائناتو مجهولات او مکنونات، معلوم او ښکاره کړي او د جهان د خالق په وجود پوه شي او عبادت ورته و کړي.

يو د هغو مظاهرو نه چې الله انسان تکريم کړي دي هغه انسان ته د کائناتو تسخيرول دي، دغه کائنات د ټولو اجرامو او د هغه د قوانينو سره د انسان په خدمت کې دي، تر څو مادي او معنوي ګټې ورڅخه واخلی او خپلې وجيبې د خالق او مخلوق په مقابل کې په ښه توګه تر سره کړي، د دنيا ژوند يو ډول ابتلاء او امتحان دی چې ځمکې ته د آدم عليه السلام د راښکته کېدو نه وروسته پيل شوی دی او هر څوک چې د خپل عقل نه کار واخلي اوله موجوداتو نه چې انسان ته مسخر کړل شوي دي مرسته و غواړي، د هغه کامل اختيار نه چې د خير او شر د انتخابولو لپاره يې لري مطلوبه استفاده و کړي، خپل مکلفيت د خالق او مخلوق په وړاندې په ښه توګه تر سره کړي، نو د الله هخ دغه امتحان به يې په برياليتوب سره، ترسره کړي وي  $^1$ .

انسان په آخر کې او د الله ﷺ د دغه امتحان په تيرولو سره په فنا کېدو محکوم دی او د خدای تعالى دغه د خدای تعالى دغه قول چې علم ورباندې ضروري او بديهي دی د انسان په فنا کېدو دلالت کوي.

«كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجِلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ ١٠٠٠.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين. ص 505-509.

د الرحمن سورت، 26-27 آيتونه.

#### پوښتنې

- ا. سره له دې چې الله ۱ قادر دی چې جهان د کن فیکون په امر سره خلق کړي، نو
   د جهان خلقت ولی شپر ورځی نیولی دي؟
- 2. د شپږو ورځو نه د دنيا ورځی مطلب دی او يا د آخرت ورځې؟ په دې موضوع کې بحث وکړئ.
- 3. د حوادثو حقیقي سبب خدای تعالی دی، دغه موضوع د سببیت او علیت د قانون سره چی په عالم باندې حاکم دی، مقایسه کرئ.
- 4. ولې انسان ته د عقل او کائناتو د تسخیر قدرت ورکړل شوی دی؟ دغه موضوع په څو ګروپونو کې سره بحث کړئ.
- 5. د خالق پیژندنه، د هغه عبادت، د علم تر لاسه کول، په کائناتو کې نفوذ کول او د هغه مخلوقاتو ته خدمت کول، د انسان د خلقت د اهدافو څخه دی، د انسان د خلقت په نورو هدفونو کې فکر و کړئ.

# دوهم لوست

# د خداي تعالى عبادت او د اسلامي عقيدې خصوصيتونه او ثمرې

<u>په دوو درسي ساعتونو کې دې تدريس شي.</u>

### موخي:

- 1. محصلان باید د عبادت په لغوي او اصطلاحي معنی پوه او هغه به بیان کړای شی.
  - 2. محصلان باید عبادتونه او د هغو ډول ډول مثالونه زده او شرح کړي.
    - 3. محصلان بايد د اسلامي عقيدې په خصوصيتونو وپوهيږي.
- 4. محصلان باید په اسلامي عقیده باندې په مرتبو آثارو او ثمرو وپوهیږي او په عمل کی به ترې متأثره شي.
  - 5. محصلان باید و کولای شي چې ذکر شوي آیتونه ترجمه کړي.

# الله عَلَى فرمايي: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ١٠٠٠ الله عَلَى الله

لکه چې په تیر لوست کې ذکر شول انسانان د ابتلاء او امتحان لپاره خلق شوي دي او په دې امتحان کې انسان مکلف دی چې یوازې د یوه خدای عبادت وکړي.

عبادت په لغت کې خضوع او تذلل ته وايي او داسلامي شريعت په اصطلاح کې د هغو ظاهري او باطني اقوالو او افعالو مجموعه ده چې الله هغه خوښوي او پرې رضا او خوشحاله کيږي. د الله عبادت کول د هغه مطلوب دی سره له دې چې د بنده ګانو عبادت الله ه هيڅ ګټه نه رسوي، بلکه يوازې د بنده ګانو د اختيار او امتحان لپاره دی، او بل دا چې الله ه ډير نعمتونه د انسان په واک کې ورکړي دي، دهغه نعمتونو د شکران لپاره په بنده ګانو واجب دي ترڅو د هغه عبادت و کړي.

<sup>1.</sup> دالذاريات سورت، 56 أيت.

عبادت مختلف ډولونه لري لکه بدني عبادت چې د بدن د فعالیت په ترڅ کې تر سره کیږي، لکه لمونځ، روژه، حج، جهاد فی سبیل الله او داسې نور فرائض او نوافل، بل ډول یې قولي عبادت دي لکه تسبیح، تهلیل، تکبیر، تحمید او نورې مأثورې دعاګانی او جائز ذکرونه او په مجموع کې د قرآن کریم تلاوت.

# داسلامي عقيدي خصوصيتونه:

اسلامي عقيده چې الهياتو د برخې نه يې بحث وشو د نورو اعتقادي نظامونو څخه په دغه لاندې خصوصياتو کې متمايزه کيږي:

# 1. د هغې واضحوالي:

« فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيّمُ »

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية. هماغه مؤ لفين، ص 589.

<sup>1.</sup> دالروم سورت، ۳۰ آیت.

# 2. د سالم منطق او فكر سره دهغي مطابقت:

څرنګه چې دغه عقیده د الهي وحې له طریقی نه مونږ ته را رسیدلې ده نو د سلیم منطق، تعقل او تفکر سره هیڅ ډول تضاد نه لري.

# **3. ددې عقیدې لرونکی د عزت او کرامت خاوند دی:**

دا دغسې عقیده ده چې مؤمن د عزت او حریت خاوند ګرځوي چې پر ته له الله ﷺ څخه د بل چا امر نه قبلوي.

# 4. د انسان او کائناتو ترمنځ د رابطې پيدا کول:

دغه عقیده انسان د کائناتو د جهان سره مرتبط کوي چې د دې رابطې له طریقې نه انسان د خپل متعال صانع په وجود پوهیري او په هغه معتقد کیږي.

# 5. په بقاء باندې د انسان باوري کېدل:

په دې عقیده کې، انسان دغه دنیا د ټولو شیانو پای نه بولي بلکه هغه په آخرت کې د ژوند په دوام معتقد کوي او په انسان کې د بقاء غوښتنې غریزه قوي کوي.

#### 6. د عمومیت صلاحیت:

اسلامي عقيده په عموميت بناء ده، د هر ډول شرايطو سره د مطابقت صلاحيت لري، په هر وخت او هر ډول انساني ټولنه کې د قبول او تطبيق صلاحيت لري، هر ډول زمانې او محيطي غوښتنو ته، ځواب ويلی شي.

#### 7. دټولو اسماني رسالتونو سره مطابقت:

دا عقیده په خپلو اصولو کې د ټولو مخکېنیو آسماني ادیانو د عقایدو سره، مطابقت لري او په ټولو آسماني اعتقادی نظامونو کې د عقیدې وحدت او یو والی ښکاره کوي.

# د اسلامي عقيدې اثار او ثمرې:

څرنګه چې اسلامي عقیده پریقیني او ثابتو اصولو او اساساتو او علمي مبادیو بناء ده، نو د لوي اهمیت لرونکی ده چې په فرد او انساني ټولنه د هغې آثار او ثمرې لیدل کیږي، ځیني آثار او ثمرې یې په لنډه تو ګه داسې بیانیږي:

- 1. اسلامي عقيده مونږ ته د انسان، جهان او ژوند په باره کې سالم فکر او صحيح تعقل را په برخه کوي.
  - 2. اسلامي عقيده د هر ډول خرافاتو او اوهامو سره مبارزه كوي.
- 3. اسلامي عقیده انسان او انساني ټولنې ته د خالق او مخلوق په وړاندې، د مسئولیت احساس ورکوي.
- 4. اسلامي عقیده انسانان یو تربله مساوي بولې، یوازې تقوی، د غوره والي، معیار ګوځوي.
  - 5. اسلامي عقيده د انسان دنيوي او اخروي نيكمرغيو لاره روښانه كوي.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين. ص590–603.

#### پوښتنې

- 1. عبادت په لغت او شرعي اصطلاح کې تعريف کړئ.
- 2. د عبادت اقسام بيان كړئ او په هر قسم كې يې نوي مثالونه ذكر كړئ.
- 3. اسلامي عقيده د كومو ځانكړتياوو او خصوصياتو لرونكى ده په لنډه توګه يې بيان كرئ.
- 4. په اسلامي عقيده، مرتب شوې آثار او ثمرې د سيمينار په ترځ کې په تقصيل سره تحليل کرئ.
  - 5. د دې درس په مورد کې د اسلامي عقايدو د معتبرو متنونو څخه استفاده وکړئ.
    - 6. نور مبارک آیتونه هم په اړوندو مواردو کې ولټوئ او ترجمه یې کړئ.
- 7. د هغو درسی موادو او وسایلو څخه چې در سره دي د درس غني کولو په خاطر، استفاده وکرئ.

# **دريم لوست** د اسلامي عقايدو معروفي اصطلاح گانې

<u>په دوو درسي ساعتونو کې دې تدريس شي.</u>

#### موخي:

- 1. محصلان باید د عقیدې، اصول دین او ایمان په مورد کې معلومات تر لاسه کړي.
- 2. محصلان باید د فقه اکبر، واجب، مستحیل او ممکن په باره کې، معلومات حاصل کړي.
- 3. محصلان باید د واجب، مستحیل او ممکن د اصطلاح کانو د استعمال موارد، د الله ﷺ، پیغمبرانو او نورو دینی معتقداتو په حق کې وپیژني.
- 4. محصلان باید د ابو منصور اسفرایبنی د نظره، د پنځلس دینی اصولو سره آشنا شی.

#### عقيده

عقیده له عقد نه اخیستل شوې ده او عقد د «غوټې» په معنی دی او عقیده هغه شی ده چې د انسان زړه د هغې سره تړلی وي بیا عقیده پر هغو افکارو او آراؤ باندې اطلاق کیږي چې انسان په هغو باندې تدین او باور لري، په سلوک او تصرفاتو کې یې منعکس شي. امکان لري چې عقیده د صحت او یا د فساد صفت ولري او وویل شي چې صحیح عقیده اویا فاسده عقیده لکه چې د جمع الجوامع په شرحه کې ذکر شوي دي: «الاعتقاد هوالحکم الجازم القابل لتغیېر، طابق الواقع ام لم یطابقه، فان طابق الواقع فهو اعتقاد صحیح وان لم یطابقه فاعتقاد فاسد»  $^1$ .

عقیده په اصطلاح کې د یوه علم نوم دی چې په هغه کې له داسې شي نه بحث کیږي چې په انسان باندې یې منل، اعتقاد کول او ایمان راوړل واجب او حتمي وي.

<sup>1</sup>. شرح جمع الجوامع للمحلى مع حايشة البناني (1-110).

## اصول دين يا د دين اصول:

اصل په لغت کې «مابنی علیه غیره» ته وایي یعنې اصل هغه شی دی چې بل شی ورباندې بناء شوي وي. او د علماوو په اصطلاح کې په متعددو معناګانو دی چې په لاندې ډول بیانیږي:

كله چې د اصل كلمه په مطلقه توګه ذكر شي مطلب له هغې «راجح» دى، مثلاً ويل كيږي چې اصل په الفاظوكې حقيقت دى، يعنې په الفاظو كې حقيقت راجح دى نسبت مجاز ته.

کله اصل د «مستصحب» په معنی استعمالیږي، مثلاً ویل کیږي:

د اصل تعارض له عارضي شي سره. د مثال په توګه: اصل په اشیاووکې حل دی، یا اصل په انسان کی برائت د ذمې دی.

كله كله د كلي قاعدې په معنى استعماليږي مثلاً «الاصل فى الفاعل أن يكون مرفوعاً» كله هم د دليل په معنى راځي لكه چې ويل كيږي:

«الاصل في هذه المسألة الكتاب والسنة».

او د «دین» کلمه په لغت کې په مختلفو معناګانو استعمالیږي لکه: جزاء، عادت، طاعت، حساب، قهر، غلبه، استعلاء، تسلط، مُلک، سیرت، تدبیر، توحید، ملت او د ټولو هغو شیانو نوم چې د الله علاعت ورباندې کیږي.

او «دین» په اصطلاح کې «الهي اصل دی چې سلیم عقلونه د هغو په خپله اراده هغه شي ته سوق کړي چې د هغو دنیوي او اخروي صلاح او نیکمرغي پکې پرته وي». دین په دې معنی اعتقادي او مختلف فقهي اړخونو ته شاملیږی.

اصول دین په ترکېبي شکل هغه اعتقادي مبادي دی چې په یقیني دلایلو ثابتې شوي وي او په مقابل کې یې اصول فقه چې د فقه له اجمالي دلایلو څخه عبارت دی، قرار لري $^1$ .

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية، هماغه مؤلفين، ص 17-19.

امام ابو منصور عبدالقادر بن طاهر الاسفرايبني چې په 429 هجری کال کې وفات شوی د اصول دین لپاره پنځلس اصله ذکر کړي دي:

**لومړي اصل**: د حقايقو او علومو د بيانولو په هکله په خاص او عام ډول.

دوهـم اصل: د جهان او دهغه د اقسامو « اعراضو او اجسامو» د حدوث په باره کی.

دريم اصل: د جهان د صانع او د هغه د نعمتونو د پيژندني په باره کي.

څلورم اصل: دالله تعالى ﷺ په ذات باندې د قائمو صفاتو د پيژندنې په باره كې.

شپرم اصل: دالله ﷺ د عدل او حکم په باره کې.

**اووم اصل:** د انبياوو او رسولانو د پيژندني په باره کي.

**اقـم اصــل**: د انبياوو د معجزو او د اولياوو د كراماتو د پيژندني په باره كي.

فهم اصل: د اسلامي شريعت په اركانو كي.

**لسم اصل**: په امر، نهي او خبر کې د احکامو د تکليف په باره کې.

يوولسم اصل: په معاد اوقيامت کې د بنده کانو د احکامو د پيژندني په باره کې.

دوولسم اصل: دايمان داصولو د بيانولو په باره كې.

**دیارلسم اصل**: د امامت د احکامو او د زعامت د شروطو د بیانولو په باره کې.

**څوارلسماصل**: د علماوو او امامانو د احکام د بيانولو په باره کي.

پنځلسم اصل: د كفر، اهل هواء او فاجرانو د احكامو بيانول.

وروسته له دې چې دغه اصول په ګوته کوي داسې وايي: دغه مجموعه د دین اصول دي او د اهل حدیث او اهل رأی د قواعدو په اساس راجمه شوي دي $^1$ .

<sup>1</sup>. اصول الدين لابي منصور الاسفراييني (2-1).

#### ايمان:

ايمان په لغت کې د تصديق په معنى دى لکه چې الله ﷺ فرمايي:

«وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَدِقِينَ ١٠٠٠.

يعنې وما انت بمصدق لنا. او د شريعت په اصطلاح کې: ايمان عبارت دی له تصديق او باور لرولو څخه په ټولو هغو شيانو چې په بديهي او ضروري توګه له دين څخه بلل کيږي او حضرت محمدﷺ د الله له خوا څخه راوړي دي.

#### فقه اكبر:

فقه په لغت کې د فهم او پوهې په معنی ده، او په اصطلاح کې زیاتره په علم دین کې د شرف او فضیلت په خاطر استعمالیږي او د هغې لپاره دغه تعریفونه شوي دي: «العلم بالاحکام الشرعیة العملیة المکتسبة من الادلة التفصیلیة» یعنې فقه علم دی په شرعي او عملي احکامو باندې چې د تفصیلي دلایلو څخه کسب او استنباط شوي دي.

امام ابو حنيفه رحمة الله عليه هغه داسې تعريف كړې ده:

«الفقه معرفة النفس مالها وماعليها». يعنې فقه عبارت ده له: پيژندل د نفس نه د هغه څه چې په نفعه او فايده يې وي اويا يې مكلفيت او وجيبه پر هغه وضع كړي وي چې دا تعريف، يو عام تعريف دى چې اعتقاديات، اخلاق، نفساني ملكي، عبادات پكې شامليږي، خو په لومړي تعريف كې يوازې هغه فرعي او عملي احكام چې د تفصيلي او شرعي دلايلو نه اخيستل شوي وي، شامليږي، او د «اكبر» لفظ د اسم تفضيل صيغه ده له «كبُر» څخه چې كاف يې ضمه لري اخيستل شوې او د ډير لوى په معنى دى، د فقه اكبر مركب لفظ دى چې معمولاً اطلاق يې د عقيدې په علم كيږي، لكه چې امام اعظم رحمة الله عليه هم د عقايدو معروف كتاب چې په خپله يې تأليف كړى او په دې مورد كې معتبر كتاب دى د «الفقه الاكبر» په نوم، نومولى دى.

د يوسف سورت، 17 آيت.

#### واجب، مستحيل او ممكن:

حكم د منطق د علم له نظره ايجاب اويا سلب د يوه تصور دى له بل تصور څخه. نو كه دغه حكم شرعي انګيزه ولري، شرعي حكم ورته ويل كيږي لكه چې وويل شي: د لمانځه اداء كول فرض دي. او كه د حكم انګيزه، تجربې وي، طبيعى حكم بلل كيږي لكه دغه قول: ورزش د بدن لپاره مفيد دى. او كه د حكم انګيزه عقلي او منطقي وي، عقلي حكم ورته ويل كيږي، چې عقلي حكم په درې ډوله، واجب، مستحيل او ممكن دى.

ددې تقسیم پر بناء او د عقایدو د علماوو له نظره، واجب عبارت له هغه شي څخه دی چې عدم او نیستي نه قبلوي، عقلي واجب دوه تقسیمه لري په لومړی تقسیم کې یا ضروري «بدیهي» دی چې وجوب یې استدلال ته محتاج نه دی. یا نظري او استدلالي دي چې نظر او استدلال ته محتاج دی  $^1$ .

#### د لومري قسم مثال:

جزء دکل څخه وړوکې دی.

#### د دوهم قسم مثال:

ديوه مخمس د داخلي زاويو مجموعه له 540 درجو سره مساوي ده.

په دوهم تقسیم کې واجب یا بالذات دی لکه الهي اقدس ذات چې یوازې همدغه مثال لري، او یا واجب بالغیر دی لکه ټول طبیعي او انساني حوادث چې وروسته له معینو او ځانګړو شرایطو د وجود څخه تحقق مومي. او واجب بالذات معین او ځانګړی شرایط لري چې د عقایدو په مطولو مراجعو کې په تفصیل سره ذکر شوي دي.

مستحیل یا ممتنع د واجب په شان دوه تقسیمه لري، ضروري «بدیهي» مستحیل او نظري مستحیل، بالذات مستحیل او بالغیر مستحیل چې د هر یوه مثالونه د واجب په

186

<sup>1.</sup> د ارسطو منطق. هماغه مؤلف. ص 64.

عکس سره دی او تفصیل ته ضرورت نه لري، ځکه مستحیل بالعکس د واجب، شتون او موجودیت یی ناممکن او عدم یې حتمي دی.

دڅلور ډوله مستحیل مثالونه په ترتیب سره په دې ډول دي: کل له جزء څخه وړوکې دی. الله ﷺ ته د جهل نسبت کول، نعوذ باالله. د ضدینو یوځای کېدل او یا د نقیضینو رفعه کېدل او د شمسی نظام ټولو سیارو ته ورتګ.

ممکن او یا جائز هغه دی چې بودن او نه بودن یې حتمي نه وي، ایجاد او یا افناء یې یوې خارجی قوې ته احتیاج لري $^1$ . د کائناتو جهان ټول ممکن دی. په ممکن کې کېدای شی چې لومړنۍ تقسیم بندي وجود ولري، یعنې امکان یو بدیهي وجود دی او یا هم زیات دقت او نظر ته احتیاج ولري، دوهمه تقسیم بندي په ممکن کې د تصور وړ نه ده، ځکه د ممکن وجود نه ذاتاً واجب دی اونه ذاتاً ممتنع او مستحیل.

مستحیل او ممکن دواړه ، ځینې ځانګړتیاوي لري، کېدای شي چې تفصیل یې په نورو مطولو کتابونو کې ولټول شي.

ممکن او جائز دی چې اللهﷺ د اجبار، اماتت، تر زيق، اعزاز او دا ذلال د صفتونو درلودونکي وبولو.

همدارنگه د واجب، مستحیل او د ممکن اطلاق د پیغمبرانو او نورو اسلامي مؤمن به، په حق کی کېدای شی.

<sup>1.</sup> العقيدة في القرآن هماغه مؤلف ص 138–139.

سر بیره په ذکر شویو اصطلاح ګانو، د اسلامي عقایدو په علم کې ځیني نورې اصطلاح ګانی هم موجودې دي چې تفصیل یې د عقایدو د علم په مطولو کتابونو کې موجود دي، لکه د علت، معلول، دور، تسلسل، وعد، وعید، توفیق، خذلان، صلاح، اصلح، سعادت، شقاوت، اسم، فعل، صفت، ذات، خلق، کسب، ربوبیت، الوهیت، ثواب، عقاب. خیر، شر، رویت، تشبیه، تعطیل، تنزیه، قضاء، قدر، خیر، شر او داسې نوری اصطلاح ګانې.

#### پوښتنې

- 1. عقیده په لغت او د عقایدو دعلم په اصطلاح کې، تعریف کړئ.
- 2. د دین پنځلس اصله چې د ابومنصور اسفرایېني له خوا شمیرل شوي دي په تفصیل سره بیان او د خپلو همصنفیانو سره یی مناقشه کړئ.
- 3. د فقه تعریفونه توضیح او ووایئ چې د «فقه اکبر» اصطلاح په څه خاطر د عقایدو په علم اطلاق شوې ده؟
  - 4. د واجب د دوو تقسيمونو انواعي بيان کړئ او د هغو لپاره نوي مثالونه ذکر کړئ.
- 5. کل له جزء څخه وړوکې دی، عدد نه زوج او نه فرد دی، د زحل سیارې ته ورتګ، دا د کوم ډول عقلي مستحیل مثالونه دي؟ توضیح یې کړئ.
- 6. هغه څه ذکر کړئ چې د الله او پيغمبرانو په حق کې يا واجب، يا مستحيل او يا ممکن دی.
- 7. د واحب، مستحیل او ممکن د اقسامو او ځانګړتیاوو په مورد کې د منطق او عقایدو د کتابونو څخه په استفادې سره معلومات ترلاسه کړئ او په صنف کې یې توضیح کړئ.
- 8. ددې درس د استحکام په مورد کې د هغو منابعو او موادو څخه استفاده و کړئ = 8
- 9. دهغو اصطلاحاتو لپاره چې په دې کتاب کې په اجمالي توګه ذکر شوي دي د استاد په مرسته د استعمال موارد پیدا کړئ او په ځانګړیو سیمینارونو کې یې تحلیل کړئ.

# مأخذونه

- 1. قرآن كريم.
- 2. ابن تيميه. مجموعة فتاوي. ج ٢.
- 3. ابوالمنتهى. ابو المنتهى شرح الفقه الاكبر. پشاور: مكتبة حقانية، ب ت.
  - 4. الاسفرايبني، ابومنصور. اصول الدين.
    - 5. الايجي. المواقف.
  - 6. البخارى، محمد بن اسماعيل. صحيح البخاري.
- 7. البغدادي، عبدالحي الشيخلي. شرح العقيدة الطحاوية. دارالفكر العربي، بت.
- 8. البيجوري، ابراهيم. المختار من شرح البيجوري على الجوهرة. مصر: ١٩٩۴.
  - 9. التفتازاني، سعدالدين. شرح العقايد النسفية. دارالفكرالعربي ١٣٢٣ ق.
    - 10. التونجي، عبدالسلام. العقيدة في القرآن. طرابلس: ١٩٨٦.
    - 11. جاهدى، اسدالله. عقايد اسلامي. كابل: وزرات معارف، ١٣٦٧ ش.
  - 12. الحنفي، محمد بن ابي العز. شرح العقيدة الطحاوية. پشاور: رشيديه، ١٩٩٣.
- 13. الخميس، محمد بن عبدالرحمن. شرح اسان فارسى العقيدة الطحاوية. ترجمه عبدالماجد ابوزاهد. كابل: انتشارات نعماني، ١٣٨٧ ش.
- 14. الخن، مصطفى سعيد و محى الدين ديب مستو. العقيدة الاسلامية \_ اركانها \_ حقايقها \_ مفسداتها. د مشق: دارالكلم الطيب، ١٤٢٧ ق.
  - 15. الخيالي. الخيالي على شرح العقايد النسفية. پشاور: محلة جنگي، ١٣٣٦ ق.
    - 16. رازی، فخرالدین. التفسیر الکبیر. ج ۱۵.
- 17. سلجوقی، صلاح الدین. تجلی خدا در آفاق وانفس. کابل: مطبعه دولتی، ۱۳۸۳ ق.
- 18. سیلانی، محمد صدیق. په اسلام کې روحی انقلاب. کابل: دلوړو زدکړو د وزرات مطبعه، ۱۳۸٦ ش.

- 19. شلتوت، محمود. الاسلام عقيدة و شريعة. القاهرة: مطبوعات الادارة العامة للثقافة الاسلامية بالازهر، ١٩٥٩.
  - 20. طبری. تفسیر طبری. ج ۲۰.
  - 21. فرهارى، عبدالعزيز. النبراس. پشاور: قصه خوانى، ١٣١٣ ق.
    - 22. قرطبي. تفسير القرطبي. ج ٧.
- 23. كاوش، سيد نور الحق. منطق ارسطو. كابل: مطبعه وزرات تحصيلات عالى و مسلكى، ١٣٦٩ ش.
  - 1. المحلى، جلال الدين.  $\frac{1}{2}$  جمع الجوامع مع حاشية البناني. ج
  - 25. مكى، مجد. البيان في اركان الايمان. بيروت: دارالبشائر الاسلامية، ١۴٢۴ ق.
    - 26. نعمان بن الثابت، ابوحنيفة. الفقه الاكبر. مكتبه حقانيه، ب ت.
      - 27. النيشابورى، المسلم. صحيح المسلم.